# الوصية الكبرى

رسالة

شيخ الإسلام ابن تيمية إلى أتباع عدي بن مسافر الأموي

قدم لها وعلق عليها وخرج أحاديثها محمد عبدالله النمر عمد عبدالله النمر



محقهة الصديق النشرة التوزيع

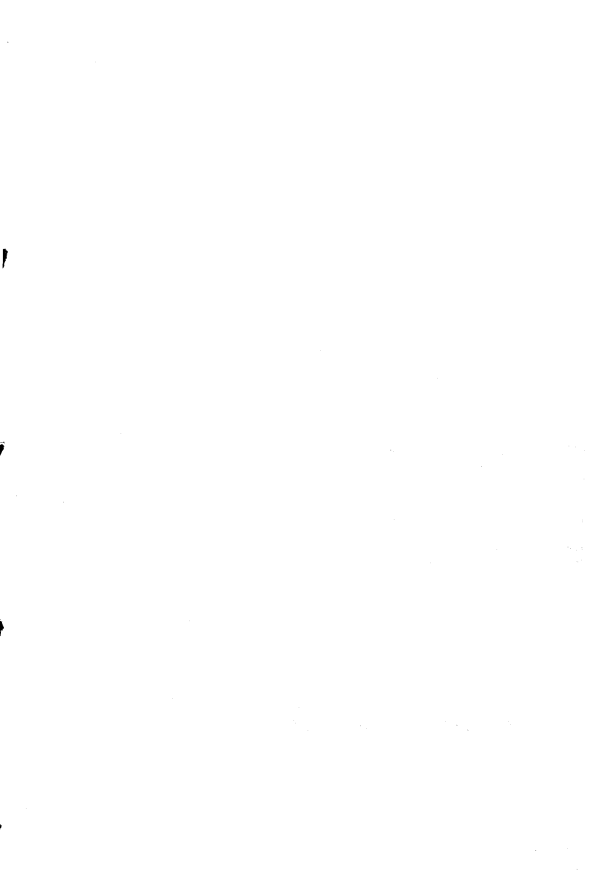
ص. ب ۲۳۲۸ ـ هاتف: ۷۳۲۳۳۷ الطائف ـ المملكة العربية السعودية

# جميع حقوق الطبع محفوظة

الطبعة الأولى ١٤٠٨هـ-١٩٨٧م



الوصية الكبرى



# بسم الله الرحمن الرحيم

#### مقدمة التحقيق

إن الحمد لله ، نحمده ، ونستعينه ، ونستغفره ، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ، ومن يضلل فلا هادي له .

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لاشريك له ، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله .

﴿ يَاأَيُّهَا النَّاسِ اتقُوا رَبُّكُمُ الذِّي خَلَقَكُمُ مِن نَفْسُ وَاحْدَةً ، وَخَلَقَ مَنْهَا زَوْجُهَا ، وَبَثُّ مَنْهُمَا رَجَالًا كَثِيرًا وَنَسَاء ، واتقُوا الله الذي تساءلون به والأرحام ، إن الله كان عليكم رقيباً ﴾

﴿ يَأْيُهَا الَّذِينِ آمنوا اتقوا الله حق تقاته ولا تموتنَّ إلا وأنتم مسلمون ﴾ .

﴿ يَاأَيُّهَا الذِّينَ آمنوا اتقوا الله وقولوا قولاً سديداً يصلح لكم أعمالكم ، ويغفر لكم ذنوبكم ، ومن يطع الله ورسوله فقد فاز فوزاً عظيماً ﴾ .

#### وبعسد:

فقد تأذنت إرادة الله تعالى أن تختم رسالات السماء ، برسالة إنسانية عالمية ، فكانت رسالة نبينا محمد على هداية ربانية للعالمين ، أتم الله تعالى بها النعمة على الأمة ، ورضيها لها ديناً : ﴿ اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي ورضيت لكم الإسلام ديناً ﴾(١) ، وجعلها الله تعالى روحاً ونوراً للبشرية ، إذ أن الحياة الحقيقية تتوقف على الروح ، والهداية تتوقف على النور الذي يضي الطريق لهذا الإنسان ، فيسلكه وهو يبصر سرَّ وجوده وغايته :

﴿ وكذلك أوحينا إليك روحاً من أمرنا ، ماكنت تدري ماالكتاب ولا الإيمان ، ولكن جعلناه نوراً نهدي به من نشاء من عبادنا ، وإنك لتهدي إلى صراط مستقيم ، صراط الله الله الذي له مافي السموات ومافي الأرض ، ألا إلى الله تصير الأمور ﴾ (٢) .

<sup>(</sup>١) سورة المائدة ، الآية : ٣ .

<sup>(</sup>۲) سورة الشورى ، الآيتان : ٥٣ و ٥٣ .

وقد جمعت هذه الرسالة الأمة كلها بعد تفرق وتمزق وشتات ، ومنحتها العزة والكرامة الحقيقية بعد أن كانت مستذلَّة لشهواتها أو لأعدائها ، بصورة من الصور ، ورَفَعَتْها إلى آفاق عالية ومكانة سامية بعد أن تردَّتْ في مهاوي الضلال والضياع ، فلم يكن عجباً أن يمتنَّ الله تعالى عليها بهذه الوحدة وذاك التآلف للقلوب الذي جعلهم إخواناً ، وبهذه الرفعة والإنقاذ :

﴿ وَآذَكُرُوا نِعْمَة الله عليكم ، إِذْ كنتم أعداءً فألَّف بين قلوبكم فأصبحتم بنعمته إخواناً ، وكنتم على شفا حفرة من النار فأنقذكم منها ، كذلك يبين الله لكم آياته العلكم تهدون ﴾ (١) .

وقد كانوا قبل إنقاذه إياهم بمحمد عَلَيْكُ ، أهلَ كفر في تفرقهم واجتماعهم ، يجمعهم أعظم الأمور: الكفر بالله وابتداع مالم يأذن به الله ! حتى بعث الله تعالى محمداً عَلِيْكُ ، برسالته العامة الخالدة ، فبلَّغ الرسالة ، وأدّى الأمانة ، وجاهد في الله حقّ جهاده حتى أتاه اليقين من ربه تبارك وتعالى ، وترك هذه الأمة على المحجة البيضاء ، ليلها كنهارها ، لايزيغ عنها إلا هالك ، ولا يجنع عنها إلا من سَفِه نفسه .

ومن تمام النعمة ، التي أنعمها الله على هذه الأمة ، نِعْمَةٌ أخرى ، حفظ الله تعالى بها دينه ووحيه المتلو ، وهو القرآن الكريم : ﴿ إِنَا نَحْنَ نزلنا الذكر وإنا له لحافظون ﴾ (٢) ، ومن مقتضيات هذه النعمة أن يحفظ الوحي غير المتلو ، وهو السنة النبوية ، من خلال جهد أولئك العلماء الأتقياء وجهادهم ، وهم الذين ينفون عن هذا الدين تحريف المحرفين والمحرفين ، وعُلو الغالين ، وتأويل المبطلين ، لتبقى هذه الأمة على الجادة من الطريق المستقيم ، لاتتفرق بها السبل ولاتنازعها الأهواء :

﴿ وَأَنَّ هذا صراطي مستقيماً فاتبعوه ، ولا تتّبعوا السُّبُلَ فتفرَّق بكم عن سبيله ،

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران ، الآية : ١٠٣ .

<sup>(</sup>٢) سورة الحجر ، الآية : ٩ .

ذلكم وصَّاكم به لعلكم تتقون ﴾ (١) .

وما أقسى الوعيد! وما أشدَّ التهديد عندما تتنكب الأمة الطريق وتتبع غير سبيل المؤمنين:

﴿ وَمِن يَشَاقِقِ الرَّسُولَ مِن بَعِدَ مَاتِبَيِّنَ لَهُ الْهُدَى وَيَتَبَعَ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُولِّهُ مَاتُولَّىٰ وَنُصْلِهِ جَهْنَمَ ، وَسَاءَتَ مَصِيراً ﴾ (٢) .

\* \* \*

ولقد كانت هذه الأمة في عصورها الأولى مستمسكة بما أوحى الله تعالى إليها ، معتصمة بكتاب ربها وسنة نبيها عَلَيْكُ بعيدة عن كل انحراف أو اختلاف في العقيدة وأصول الدين ، رغم ماقد يقع من خلاف بينها في بعض المسائل الفرعية أو الأحكام الفقهية ، وكانت أبعد ماتكون عن البدعة ومخالفة السنة ، وكلاهما يغلق أبواب الرحمة ، وكلما اقتربنا من عصر الوحي والتنزيل ، ابتعدنا عن البدعة وعن الاختلاف والتفرق في الدين ، تماماً كما نجد في انحراف البشرية عن التوحيد الذي بعث الله تعالى به رسله ، عندما يطول عليها الأمد ، فيبعث الله تعالى واحداً من رسله الكرام ليعيد الناس إلى توحيد الله تعالى وعبادته .

وكذلك يبعث الله تعالى لهذه الأمة ، كلما ابتعدت عن السنة ، من يعيدها إليها ، ويصحح لها ماقد تقع فيه من انحراف في التصور أو السلوك ، هذا الانحراف الذي ينشأ بسبب جملة من العوامل الداخلية النفسية في كيان الأمة ، والعوامل والمؤثرات الخارجية الأجنبية عنها ، وما أكثر ماتضافرت هذه العوامل وتجمعت ، فكان لها من الأثر ماكان ، ولولا أنَّ الله سبحانه وتعالى قد تكفل ببقاء هذا الدين وحفظه \_ وقد هيأ الأسباب أيضاً لذلك كله \_ لأصبح أثراً بعد عين ، لكثرة مالاقي من الكيد والهجمات على كل صعيد وفي كل زمان ، ولكن الله غالب على أمره :

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام ، الآية : ١٥٣.

<sup>(</sup> ٢ ) سورة النساء ، الآية : ١١٥ .

- ﴿ يريدون ليطفئوا نور الله بأفواههم ، والله متم نوره ولو كره الكافرون ﴾ (١) . ﴿ يريدون أن يطفئوا نور الله بأفوافهم ويأبى الله إلا أن يتم نوره ولو كره الكافرون ، هو الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله ولو كره المشركون ﴾ (٢) .
  - ﴿ إنهم يكيدون كيداً ، وأكيد كيداً ، فمهّل الكافرين أمهلهم رويداً ﴾(٣) .

وفي القرن الخامس الهجري ، وفي بلاد الموصل بالعراق ، عاش الشيخ عدي ابن مسافر الأموي الهكاري ، رحمه الله تعالى ، وكان عالماً فاضلاً ، من أفاضل عباد الله الصالحين ، وأكابر المشايخ المتبعين ، وله في الأمة صيت مشهور ، وذكر حسن ، وقد كتب الله تعالى له القبول بين الناس ، وكان له فيهم تأثير ، وبعد وفاته ، رحمه الله ، نشأت فرقة غالية ، جاوزت الحد في تعظيمها للشيخ عدي ، وغالت غلواً كبيراً ، يخالف أصول العقيدة الإسلامية ، والتي كان عليها شيخهم عدي نفسه (٤) .

فكان من الواجب على علماء المسلمين ، من ذوي العقيدة الصحيحة ، أن يقوموا بتصحيح الانحراف وردِّ الجامحين عن الحقِّ إلى جادة الطريق المستقيم ، وقد قام بهذا شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله ، فكتب رسالة إلى أتباع عدي بن مسافر ، يذكّرهم فيها بما كان عليه سلفهم من المشايخ الذين يقتدون بهم وينتمون في الطريقة إليهم ، ويبين لهم ماينبغي أن يكونوا عليه من الاعتصام بالكتاب والسنة ويحذرهم من أسباب الضلال ، ليحيا من حيَّ عن بينة ويهلك من هلك عن بينة .

<sup>(</sup>١) سورة الصف، الآية: ٨.

<sup>(</sup> ٢ ) سورة التوبة ، الآيتان : ٣٣ ، ٣٣ .

<sup>(</sup>٣) سورة الطارق ، الآيات : ١٥ ــ ١٧ .

<sup>(</sup> ٤ ) سنلمع ــ بإذن الله تعالى ــ إلى هذا في ترجمة الشيخ عدي ، فيما سيأتي ، أنظر : ص ( ٧٠ ) من هذه الرسالة .

وقد عرفت هذه الرسالة باسم « الوصية الكبرى » ، وهي في الجزء الثالث من مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ، رحمه الله ، المطبوع في الرياض بترتيب الشيخ عبد الرحمن بن محمد بن قاسم ، رحمه الله ، وفي المجلد الأول من مجموعة الرسائل الكبرى .

ولما لهذه الرسالة النفيسة من أهمية بالغة في إلقاء الضوء على أدب علمائنا في المناصحة ، ولما تتضمنه من أفكار في العقيدة الإسلامية ، ينبغي أن يعرفها كل مسلم ، ولما فيها من الحث على التمسك بالسنة ، مع بيان آثار المخالفة عنها ، ولأهمية ماعرضه شيخ الإسلام من أصول الضلال ، التي ينبغي على المسلم أن يحذرها ، رأينا أن نفردها بهذه النشرة المستقلة ، تعميماً للفائدة ، وتصحيحاً لما نجده من أفكار انتشرت في عصرنا هذا ، واستشرت بين كثير من المسلمين ، شبيهة بما عالجه شيخ الإسلام في رسالته وبما واجهه فيها .

وسنلمع فيما يأتي \_ إن شاء الله تعالى \_ إلى مضمون هذه الرسالة بخطوط عريضة ، وإشارات سريعة ، تعطي فكرة كلية موجزة عن مجمل أفكارها ، ثم نشير إلى طريقة عملنا في إخراجها ، يعقب ذلك فقرتان ، نترجم فيهما ترجمة موجزة لشيخ الإسلام ابن تيمية ، وللشيخ عدي بن مسافر ، رحمهما الله تعالى ، ومن الله تعالى نستمد العون والتوفيق .



# مضمون الرسالة

\* استهل شيخ الإسلام رسالته ، بعد أن حمد الله تعالى وأثنى عليه ، ببيان فضل الله تعالى على البشرية ببعثة محمد على أثر هذه البعثة في هذه الأمة التي جعلها الله تعالى خير أمة أخرجت للناس ، كما جعلها الأمة الشاهدة على سائر الأمم ، والرائدة لها .

\* وامتازت هذه الأمة بأن خصَّها الله تعالى بالشرعة والمنهاج الذي جعله لها ، فقد بُعِث النبي عَلَيْتُ بأمرين هما : أصول الإيمان ، والشريعة ، إذ أن كل دين من عند الله تعالى يتضمن عقيدة وشريعة تنظّم حياة الناس .

ومن خصائص هذه الأمة أن الله تعالى عصمها من أن تجتمع على ضلالة ، وجعل من تقوم به الحجة إلى يوم القيامة ، ومن هنا امتاز أهل الحق من هذه الأمة من أهل السنة والجماعة عن أهل الباطل الذين يُعْرضون عن سنة رسول الله عَلَيْكُ وعن جماعة المسلمين .

★ وهنا يين ، رحمه الله ، سمات هذه الطائفة المتمسكة بالكتاب والسنة ، وهي الطائفة الناجية ، ومن أهم سماتها « الوسطية » فهم وسط في النِحَل ، كما أن الإسلام وسط في الملل .

- فالمسلمون وسط في : أنبياء الله ورسله وعباده الصالحين ، فلم يغلوا فيهم كما غلت النصارى ، ولم يجفوا عنهم كما جفت يهود .

⊙ وهم وسط في : شرائع دين الله ، فلم يحرّموا على الله أن ينسخ مايشاء ويمحو مايشاء ويمو مايشاء ويثبت ، كما قالت اليهود ، ولا جوّزوا لأكابر علمائهم أن يغيروا دين الله فيأمروا بما شاؤوا وينهوا عما شاؤوا كما يفعله النصارى .

وهم وسِط في باب الخلق والأمر .. وفي صفات الله تعالى .. وفي باب الحلال
 والحرام .. إلخ .

- \_ وأهل السنة والجماعة وسط بين الفرق، ، وتظهر هذه الوسطية والاعتدال في أبواب العقيدة والشريعة كلها :
  - فهم في الأسماء والصفات : وسط بين أهل التعطيل وأهل التمثيل .
- وهم في باب الخلق والأمر: وسط بين المكذبين بقدرة الله وبين المفسدين لدين الله الذين يعطِّلون الأمر والنهى والثواب والعقاب.
- وفي باب الأسماء والأحكام والوعد والوعيد: وسط بين الوعيدية وبين المرجئة.
- وهم في أصحاب رسول الله عَلَيْكُ ورضي عنهم: وسط بين الغالية وبين الجافية.
- وكذلك في سائر « أبواب السنة » هم وسط ، لأنهم متمسكون بالكتاب والسنة وما تفق عليه السابقون الأولون من المهاجرين والأنصار والذين اتبعوهم بإحسان إلى يوم الدين .
- \* ثم يلتفت إلى أتباع عدي التفاتة فيها إشادة وثناء وتذكير بسلفهم الصالح ، الذين لم يخرجوا في أصول الاعتقاد عن أهل السنة والجماعة ، التفاتة رائعة يضعهم ، من خلالها ، على طريق الإسلام الصحيح .

ثم يعود \_ استطراداً \_ إلى ضرب أمثلة أخرى عن وسطية الإسلام وتوازنه ، محذراً من نزغات الشيطان الذي يحرف الناس عن الهدى والحق ويعترض طريقهم حتى يخرجهم عن كثير من شرائع الدين ، بواحد من أمرين : الإفراط أو التفريط ، ويضرب بعض الأمثلة على ذلك من الواقع التاريخي للمسلمين في عصور مختلفة .

\* وتلك الخطوة تسلمنا إلى تاليتها ، بشكل منطقي ، فيعقد فصولاً ثلاثة يفصّل فيها ما مناجمله من أصول الضلال والبدع والباطل ، التي ابتدعها من ينتسب إلى السنة ، وقد مرق منها ، وصار من أكابر الضالين :

أ\_ الفصل الأول: الاحتجاج بالأحاديث الموضوعة والضعيفة، في أبواب العقائد، وفي الصفات بخاصة، مما يؤدي إلى الكفر، وقد جاء رحمه الله، على كثير من الأحاديث الباطلة في هذا الباب، ونبَّه على مافيها، مميّزاً بين الحق

والباطل، وقد أفاض في رؤية الرب تبارك وتعالى ، كما هي عقيدة أهل السنة والجماعة من خلال الآيات القرآنية والأحاديث الصحيحة ، وردَّ على الذين يزعمون رؤية الله تعالى بأبصارهم في الدنيا من الحلولية وغيرهم .

ب - الفصل الثاني : الغلو في الأشخاص أو في الأفكار ، وقد كان هذا الغلو أول أسباب الضلال والشرك وأكبرها ، وقد ذكر الله تعالى غلو قوم نوج في صالحيهم ، وغلو اليهود والنصارى في أنبيائهم ... وكذلك مارأيناه من غلو بعض الفرق الذين غلوا في على بن أبي طالب رضي الله عنه ، أو في غيره : كالحلاج والحاكم الفاطمي ، والشيخ عدي ... إلخ ويذكر أن بعض الفرق ضلَّت بغلوها في الدين وإفراطها فيه ، ومنهم من ضلَّ بسبب غلوه في فهم آيات الوعيد مثلاً كالخوارج .

ومرة أخرى يعود ، رحمه الله ، خلال هذا الفصل ليدعو إلى الاعتدال والاقتصاد في السنة واتباعها ، ويقصد بالسنة أبواب الاعتقاد جميعها ، وإلى الاقتصاد في أمر « الصحابة » و « القرابة » رضى الله عنهم .

ج ـ الفصل الثالث: التفرق والاختلاف بين الأمة وتفريق كلمتها وامتحانها بما لم يأمر به الله ولا رسوله ، وقد ذمَّ الله تعالى التفرق في الدين وحذَّر منه فقال: ﴿ إِن الذين فرقوا دينهم وكانوا شيعاً لست منهم في شيء ﴾(١).

ولهذا التفرق أثره في الأمة ، لأنه يؤدي إلى الضلال والخروج عن جماعة المسلمين ، والخوارج الذين فارقوا جماعة المسلمين واستحلّوا دماء من خالفهم مثالً صارخ يعلن هذه الحقيقة .

والذي يدفع إلى هذا التفرق والخلاف إنما هو هوى النفوس واتباع الظن (٢) ، ولذلك حذر الله تعالى منهما ، فقال سبحانه : ﴿ وَإِنْ كَثِيرًا لِيُضلُّونَ بِأُهُواتُهُم بغير علم ﴾ (٣)

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام ، الآية : ١٥٩ .

 <sup>(</sup>٢) أنظر بالتفصيل: مقدمة في أسباب اختلاف المسلمين وتفرقهم. تأليف محمد العبدة ، طارق عبد الحكيم .

<sup>(</sup> ٣ ) سورة الأنعام ، الآية : ١١٩ .

﴿ قل : لا أَتُّبِع أهواء كم قد ضَلَلْتُ إذن وماأنا من المهتدين ﴾ (١) ... ألخ .

وقال سبحانه : ﴿ وإن تطع أكثر من في الأرض يضلُوك عن سبيل الله ، إن يتبّعون إلا الظن ، وإن هم إلا يخرصون ﴾ (٢) .

\* وهذا الضلال والابتداع منكر يجب على أولي الأمر ، وهم علماء كل طائفة وأمراؤها ومشايخها ، أن ينكروه ، حيث يقومون بواجب عليهم يجب أداؤه ، ولذلك يبحث شيخ الإسلام في ختام هذه الرسالة مايجب أن يأمر أولياء الأمر فيه بالمعروف مثل شرائع الإسلام وأركانه وأركان الإيمان ، وسائر ماأمر الله به ورسوله من الأمور الباطنة والظاهرة .

وأما المنكر الذي نهى الله عنه ورسوله ، فأعظمه الشرك بكل ألوانه وأنواعه ، وسائر ماحرمه الله كالعدوان على النفس والمال .. ويدخل في هذا المنكر العبادات المبتدعة التي لم يشرعها الله ولا رسوله عَيِّالِيَّهِ . وهنا يضرب شيخ الإسلام أمثلة كثيرة على ذلك ، ويضع الفوارق بين ماهو مشروع وماهو غير مشروع في بعض هذه العبادات ، مؤكداً على عمود الإسلام، الصلاة ، مبيناً أهميتها ومكانتها في الدين . وهكذا تظهر براعة شيخ الإسلام – رحمه الله – وأدبه الجم في مخاطبة هذه الجماعة ، فقد رأيناه يثني على سلفهم ، ويشيد بتمسكهم بالسنة ... فيهي المناخ المناسب ويهي النفوس لتقبل النصح ، لتقوم بتصحيح الانحراف ، دون أن يكون المناسب ويهي النفوس لتقبل النصح ، لتقوم بتصحيح الانحراف ، دون أن يكون هناك عدوان منه عليهم ولو بالكلمة ، وهذا أيضاً اعتدال ووسطية في موقفه ، فكما أنه لم يُقْرِط عليهم لم يفرّط أيضاً ولم يترك واجب النصح والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، وهنا نشير إلى أن « الوسطية والاعتدال » كانت محور رسالة الشيخ رحمه الله تعالى .

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام ، الآية : ٥٦ .

<sup>(</sup> ٢ ) سورة الأنعام ، الآية : ١١٦ .

# عملنا في الرسالة

اعتمدنا في إخراج هذه الرسالة على مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ، والذي جمعه الشيخ عبد الرحمن بن محمد بن قاسم ، وتقع هذه الرسالة في الصفحات ( ٣٦٣ — ٤٣٠ ) من الجزء الثالث ، إذ ليس بين أيدينا نسخة خطية لها . ويتلخص عملنا في الرسالة في النقاط التالية :

عزو الآيات القرآنية الكريمة ، وإكال مااقتصر المؤلف في بعضها على
 جزء من الآية ، عند الحاجة لذلك .

٢ - تخريج الأحاديث النبوية من مصادرها ، تخريجاً تفصيلياً ، بذكر الكتاب والجزء والصفحة ، وإذا كان الحديث ممالم يخرجه البخاري ومسلم ، ننقل الحكم عليه من أقوال علماء الحديث كالحافظ ابن حجر والمنذري وغيرهما .

٣ - ترجمة الأعلام الواردة في الرسالة ترجمة موجزة ، والإشارة إلى بعض مصادر الترجمة ، ولم نترجم للأعلام المشهورة كالخلفاء الأربعة ، رضى الله عنهم .

٤ - تصويب ماوجدناه من أخطاء في الآيات الكريمة ، وفي أسماء بعض الأعلام ،
 وماوقع من أخطاء مطبعية أو أخطاء في الرسم .

٥ - توثيق بعض النصوص والأحكام ، بالدلالة على مواضعها في مصادرها .

٦ - التعليق على بعض المواطن التي تحتاج إلى ذلك ، وشرح بعض الأفكار الواردة
 مما له صلة بموضوع الرسالة الأساس .

٧ - وضع بعض العناوين الرئيسية والفرعية ، لتساعد على حصر الأفكار الرئيسية
 في الرسالة ، وليس في الرسالة عناوين غيرها ، ولذا نكتفي بالإشارة إلى ذلك في
 هذه المقدمة .

٨ - قدمنا للرسالة بمقدمة عامة مع إيجاز لمضمون الرسالة، وترجمة لشيخ الإسلام ابن تيمية والشيخ عدي بن مسافر، رحمهما الله.

٩ ــ وألحقنا في آخر الرسالة فهارس تساعد على الإفادة منها ، مثل: فهرس
 الأعلام والمترجم لهم والموضوعات والمراجع .

« ونسأل الله تعالى المبتدئ لنا بِنِعَمِه قبل استحقاقها ، المُدِيْمَها علينا ، مع تقصيرنا في الإتيان على ماأوجب به من شكره بها ، الجاعلنا في خير أمة أخرجت للناس : أن يرزقنا فهماً في كتابه ، ثم سنة نبيه ، وقولاً وعملاً يؤدِّي به عنا حقه ، ويوجب لنا نافلة مَزيده »(١) . وأن يجعل عملنا هذا خالصاً لوجهه متقبلاً عنده ، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين .

المحققان

الطائف ۱۱ / ٥ / ۱٤٠٧هـ

محمد عبد الله المر \_ عثمان جمعة ضميرية

<sup>(</sup>١) اقتباس من افتتاحية و الرسالة ، للإمام الشافعي رحمه الله .

# شيخ الإسلام ابن تيمية

# ولادته وأسرته :

هو أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن عبد الله بن أبي القاسم الخضر التمري الحراني الدمشقي الحنبلي ، أبو العباس ، تقي الدين ابن تيمية : الإمام ، شيخ الإسلام ، ولد في العاشر من شهر ربيع الأول سنة إحدى وستين وستمئة من بعد الهجرة النبوية ، وكان مولده بحران (١)

كان والده شهاب الدين عبد الحليم رجلاً فاضلاً بارعاً ، من كبار العلماء في عصره ، وقد أسندت إليه مشيخة الحديث في الجامع الكبير بدمشق<sup>(٢)</sup>.

وكذلك كان جده أبو البركات عبد السلام ، فقيهاً ، محدثاً ، أصولياً نحوياً (٢) .

كما طابت هذه الشجرة المباركة بأخوين عالمين فاضلين هما: شرف الدين عبد الله بن تيمية (٤).

فأسرته أسرة علم وفضل ، حريصة على ثروتها العلمية ، يظهر ذلك مِمَّالاقَتْه من جهد في ارتحالها إلى دمشق حيث أغار التتار على حرّان ، ففر أهلوها ، ولم يكن الطريق خالياً من الأعداء ، بل لم يكن آمناً ، ولم يكن معبداً ، ولقد لَاْقَوْا مشقة في السفر إذْ حملوا كتبهم على عجلة يجرونها بأيديهم لعدم وجود الدوابّ ، فانغرزت

<sup>(</sup>١) انظر الأعلام: ١ / ١٤٤.

<sup>(</sup> ٢ ) ذيل طبقات الحنابلة ـــ لابن رجب ص ٢٤٩ ، وابن تيمية ــ لأبي زهرة ص ٢٩ .

<sup>(</sup> ٣ ) البداية والنهاية ــ لابن كثير : ١٣ / ١٨٥ .

<sup>(</sup> ٤ ) العقود الدرية ـــ لابن عبد الهادي ص ٢٦١ ــ ٢٦٣ .

العجلة في الطين ، وكاد يلحق بهم العدو ، فابتهلوا إلى الله واستغاثوا به فنجوا بما معهم من الكتب (١).

# نشأته وتعليمه:

ارتحل ابن تيمية مع أسرته إلى دمشق وهو في السادسة من عمره ، وهو يدرك سبب هذا الارتحال وتلك المعاناة ، فكره الظلم ، وهو المتوقد ذكاء ذو الحافظة الواعية .

اتجه الغلام منذ صغره إلى العلم متأثراً ببيئة أسرته ، فحفظ القرآن الكريم واستقر حافظاً له إلى أن فاضت روحه إلى بارئها ، حتى إنه ليروى أنه حتم القرآن في السجن ثمانين حتمة أو تزيد ثم اتجه بعد حفظ القرآن إلى الحديث واللغة وتعرف الأحكام الفقهية ، وهو يقبل على العلم بنفس لاتكاد تشبع منه ولا تمل من الاشتغال فيه حتى فتح الله عز وجل عليه مافتح . وقد تميز بذاكرة حادة كانت حديث زملائه ، لابل حديث الناس ، فقد أورد تلميذه ابن عبد الهادي في كتابه ( العقود الدرية ) مانصه : ( اتفق أن بعض مشايخ العلماء بحلب قدم إلى دمشق ، وقال سمعت في البلاد بصبي يقال له أحمد بن تيمية ، وأنه سريع الحفظ ، وقد جئت قاصداً لعلي أراه . فقال له خياط : هذه طريق كتابه ، وهو إلى الآن ماجاء ، فاقعد عندنا الساعة حتى يجيع ... فجلس الشيخ الجليل قليلاً ، فمر صبيان ، فقال للشيخ الحلبي : هذا الصبي الذي معه اللوح الكبير هو أحمد بن تيمية ، فناداه الشيخ فجاء إليه ، فتناول الشيخ اللوح ، فنظر فيه ثم قال : ياولدي امسح هذا حتى أملي عليك شيئاً تكتبه ، ففعل . فأملي عليه من متون الأحاديث أحد عشر أو ثلاثة عشر حديثاً ، فقال : اقرأ هذا ، فلم يزد على أن تأمله مرة بعد كتابته إياه ، ثم رفعه إليه ، وقال : له اسمعه ، فقال ياولدي علم عرضاً كأحسن ماأنت سامع ، فقال ياولدي إله ، وقال ياولدي المعه ، فقال عليه عرضاً كأحسن ماأنت سامع ، فقال ياولدي إله ، وقال ياولدي

<sup>(</sup>١) العقود الدرية: ص ٢، وابن تيمية ــ لأبي زهرة ص ١٧ ــ١٨.

امسح هذا ففعل ، فأملى عليه عدة أسانيد انتخبها ، ثم قال : اقرأ هذا ، فنظر فيه كا فعل أول مرة ، فقام الشيخ وهو يقول : إن عاش هذا الصبي ليكونن له شأن عظيم ، فإن هذا لم ير مثله )(١) .

وقد تلقى الحديث من رجاله ، وسمع الكتب على المشايخ الكبار كمسند الإمام أحمد ، وصحيح البخاري ومسلم ، وجامع الترمذي ، وسنن أبي داود ، والنسائي ، وابن ماجه ، والدارقطني ، سمع كلاً منها عدة مرات ، وأول كتاب حفظه في الحديث : الجمع بين الصحيحين للإمام الحميدي<sup>(٢)</sup> ، كما قال بعض معاصريه ، ولقد قالوا : ( إن شيوخه الذين سمع منهم أكثر من مئتي شيخ )<sup>(٣)</sup>.

وكان مع دراسته للحديث يدرس علوماً أخرى ، فقد درس الرياضة وعني بعلوم العربية عناية خاصة فدرسها وكأنه يقصد إليها ليتخصص فيها ، فحفظ المنثور والمنظور ، وبرع في النحو حتى إنه ليتأمل كتاب سيبويه ويدرسه دراسة فاحصة ناقدة . وإلى جانب هذا كان يدرس الفقه الحنبلي . كا كان ينزع إلى تعلم تفسير القرآن ومراجعة الموسوعات التي كتبت فيه ويقرؤها بعقل فاحص ، وفكر غير مقيد إلا بالأثر الصحيح ، واللغة الصحيحة ، والعقل الحاكم ، والوحدان المستيقظ .

وكان للحنابلة مدارس خاصة بهم مثل: المدرسة الجوزية ، والمدرسة السكريَّة ، والمدرسة العمرية وفي هذه المدارس تخرج ابن تيمية ودرس في كنف أبيه ورعايته (٤) .

وإذا ألقينا نظرة في كتابته الفقهية لنتعرف منها على دراسته الأولى فإنا نجد

<sup>(</sup>١) انظر العقود الدرية ص ٤.

<sup>(</sup> ٢ ) راجع في هذا الكواكب الدرية .

<sup>(</sup>٣) العقود الدرية : ص ٣ .

<sup>(</sup> ٤ ) البداية والنهاية : ٣ / ٥٨ .

فقيهاً ، مطلعاً متقصياً ، قد علم أقوال المتقدمين والمتأخرين ، وأقيسة القياسيين ، ونظرات الأثريين ، وتعمق المخرجين .

وإنا لنلمح بصفة خاصة أنه كان حريصاً الحرص كله على معرفة آراء الصحابة ، واتجاهات فقههم في استقراء وتتبع ، وخصوصاً فقه الذين امتازوا بالعلم والخبرة والتجربة ، والدراسة والفحص ، كعمر بن الخطاب ، وعلى بن أبي طالب ، وعبد الله بن عباس ـ رضوان الله عليهم ـ كما كان يحرص على معرفة فتاوى التابعين الممتازين كسعيد بن المسيب ، وابراهيم النخعي ، والقاسم بن محمد ، وغيرهم من كبار التابعين ، وعلى ضوء هذه الدراسة ، وبهذا الحرص ، وبعقله النافذ العميق ، وصل إلى ماوصل إليه من اختيارات ليست في المذاهب الأربعة أو منها .

وفي الجملة إن هذا الفتى ربى نفسه تربية عالية حتى قال أحد معاصريه: (قد الآن الله له العلوم، كما ألان لداود الحديد، كان إذا سئل عن فن من العلم ظن الرائي والسامع أنه لايعرف غير ذلك الفن، وحكم أن أحداً لايعرف مثله وكان الفقهاء من سائر الطوائف إذا جلسوا معه استفادوا في مذاهبهم منه مالم يكونوا عرفوه قبل ذلك، ولا يعرف أنه ناظر أحداً فانقطع منه، ولاتكلم في علم من العلوم، سواء أكان من علوم الشرع أم من غيرها إلا فاق فيه أهله والمنسوبين إليه، وكان له اليد الطولى في حسن التصنيف (١).

# بين التدريس والجهاد :

بعد أن تأهل ابن تيمية للقيادة الفكرية في عصره واستوى رجلاً تقدم ليغذي النفوس بمعارفه واثقاً بمعونة ربه ليؤدي الأمانة التي حمّلها الله له ، والناس في أشد الحاجة في وسط هذه الظلمات وقد كان المكان مهياً فقد توفي والده وأحمد في الحادية والعشرين من عمره فجلس أبيه نظيراً لأئمة الحديث الممتازين ،

<sup>(</sup>١) ابن تيمية ــ لأبي زهرة ص ٢٨.

كابن دقيق العيد وغيره من أئمة ذلك العصر(١).

تقدم أحمد فألقى دروسه في الجامع الكبير بدمشق، فاتجهت إليه الأنظار واستمعت إليه الأفئدة، ولقد كان نهجه أن يعود بالاسلام إلى عهد الصحابة في عقائده وأصوله وفروعه، فأثار بذلك خلاف كثيرين، كا استهوى بالإعجاب كثيرين. ولقد حرص في دروسه وفتاواه على بيان الحق الذي كان عليه سلف الأمة مبيناً بالأدلة من كتاب الله وسنة رسوله، إلا أن أصحاب البدع والخرافات والمنتفعين من انتشارها بين المسلمين وجدوا فيه خطراً يكشف أمرهم ويهتك سترهم فناصبوه العداء ودسوا عليه فكانت تأخذه حدة عليهم ولكنه لايتجاوز الحق، ولعلنا نلمس في هذه الرسالة ترفقه بأمثال هؤلاء وتقديم الأدلة، والمخاطبة لهم بما عندهم من ايجابيات ثم التنبيه الرفيق على ماوقعوا فيه من انحراف.

وما أن تنتهي محنة المبغضين حتى تطرق هجمات التتار بلاد الشام فيفر الناس حتى كثير من العلماء حمن ظلم التتار وهمجيتهم وخاصة بعد هزيمة لحقت جيوش الناصر بن قلاوون ، فلا تجد الشام إلا عالمها الذي استظاع أن يجمع أعيان البلاد ليتفق معهم على ضبط الأمور فيها ، ثم يشخص بنفسه إلى ملك التتار على رأس وفد من أهل دمشق يطلب الأمان ، فيقذف الله في نفس ملك التتار قازان ) الرعب والرهبة فينصاع لطلبات الشيخ دون اعتراض ، ثم يعود ليوالي جهوده في تثبيت الناس وحثهم على الصبر حتى يلتقي بولاة الأمور في مصر والشام ويحثهم على الصبر حتى يلتقي بولاة الأمور في مصر والشام ويحثهم على دخول المعركة ، ويقسم لهم إنهم لمنصورون ، وتلتقي جيوش المسلمين مع جيوش التتار في موقعة شقحب قريباً من دمشق ، فيكون شيخ الإسلام وأخوه وأصحابه في جملة المجاهدين ليصول ويجول بسيفه كما صال وجال بقلمه ولسانه حتى حقق الله لهم النصر على التتار ، وهكذا يكون العلماء .

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية: ١٤ / ٣٠٣.

# حبسه وتقييد حربته:

بلغت مكانة ابن تيمية الذروة ، فقد علا على المنافسة ، وصار اسمه في كل مكان ، فهو الذي ثبّت القلوب بقوله ، وقوى العزائم بروحه وجمع الجموع والأجناد ، وخاض المعركة بنفسه ، وقد حمى الدولة في الخارج ، وعمل على حمايتها في الداخل بإزالة من كانوا يحصون على المسلمين أعمالهم ويبلغونها لأعدائهم ، ويكشفون العورات من سكان الجبال الباطنيين الذين خرج إليهم وقاتلهم . وقد أثارت منزلته هذه حقد من لم يبلغ شأوه ولم يصل إلى مرتبته ، فبدأ الخصوم يتربصون ويكيدون وبخاصة في مصر حيث لايعرف ابن تيمية فقد كادوا له الخصوم يتربصون ويكيدون وبخاصة في مصر حيث لايعرف ابن تيمية فقد كادوا له الإتهامات من خصومه ، فأراد أن يجيبهم على اتهاماتهم ، فبدأ بحمد الله والثناء عليه فعاجله كبيرهم : بأن أجب ولا تخطب ، فأدرك أنهم متهمون لا محكمون ، فامتنع عن الكلام وأدخل السجن ، ولبث في السجن من عام ٢٠٥ه إلى عام فامتنع عن الكلام أدخل السجن ، ولبث في السجن من عام ٢٠٥ه إلى عام فامتنع عن الكلام الدخل السجن ، ولبث في السجن من عام ٢٠٥ه إلى عام

ثم أدخل السجن في دمشق عام ٧٢٠هـ وبقي سجيناً إلى أن توفاه الله تعالى فرحمة الله عليه رحمة واسعة .

# أشهر مؤلفاته :

ذكر صاحب الدرر أن تصانيف شيخ الإسلام تزيد على أربعة آلاف كراسة ، وفي الوفيات أنها تبلغ ثلاثمئة مجلد منها: الجوامع في السياسة الإلهية والآيات النبوية ويسمى (السياسة الشرعية) و(الفتاوى) و(الإيمان) و(موافقة صحيح المنقول لصريح المعقول) و(منهاج السنة) و(الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان) و(الواسطة بين الحق والخلق) و(الصارم المسلول على شاتم الرسول) و(مجموعة رسائل تبلغ تسعاً وعشرين رسالة) و(نظرية العقد) و(تلخيص كتاب الاستغاثة) ويعرف به (الرد على البكري) وكتاب (الرد على الأنعنائي) و(رفع الملام عن الأئمة الأعلام) و(شرح العقيدة الأصفهانية) و(القواعد

النورانية الفقهية ) و( التوسل والوسيلة ) و( نقض المنطق ) وكتب ورسائل أخر نفع الله بها المسلمين .

# أقوال العلماء فيه:

يكاد يكون الإجماع منعقداً على مقدرته العلمية واللسانية والجدلية والتعليمية ، ولكن كثيرين رأوا في تلك المقدرة حرباً عليهم ، إذ كيف يتفق داع إلى الأصول الأولى بنقائها مع دعاة الشعوذة أو الباطنية الموالين لأعداء الإسلام ، فقد كان رحمه الله سيفاً مسلولاً على المخالفين ، وشجى في حلوق أهل الأهواء المبتدعين ، وإماماً قائماً ببيان الحق ونصرة الدين ، وكان بحراً لاتكدره الدلاء وحبراً يقتدي به الأوفياء والأولياء .

وإليك كلام المنصفين من العلماء فيه . يقول ابن دقيق العيد : ( لما اجتمعت بابن تيمية رأيت رجلاً العلوم كلها بين عينيه يأخذ منها مايريد ويدع مايريد)(١) .

وقال فيه معاصره الذهبي: (لقد نصر السنة ، والطريقة السلفية ، واحتج لها ببراهين ومقدمات وأمور لهم يسبق إليها ، وأطلق عبارات أحجم عنها الأولون والآخرون وهابوا ، وجسر هو عليها حتى قام عليه خلق من علماء مصر والشام قياماً لامزيد عليه ، وبدَّعوه ، وناظروه ، وكاتبوه ، وهو لايداهن ، ولا يحابي ، بل يقول الحق المر الذي أداه إليه اجتهاده وحدة ذهنه ، وسعة دائرته في السنن والأقوال مع مااشتهر به من الورع وكال الفكر وسرعة الإدراك )(٢) .

ويقول فيه أبو الفتح ابن سيد الناس الذي أدركه: (ألفيته ممن أدرك من العلوم حظاً وكان يستوعب السنن والآثار حفظاً ، إن تكلم في التفسير فهو حامل رايته ، أو أفتى في الفقه فهو مدرك غايته ، أو ذاكر الحديث فهو صاحب علمه ودرايته ، أو خاضر في الملل والنحل لم تر أوسع من نحلته في ذلك ولا أرفع من دلالته ، برز في كل علم بين أبناء جنسه ، ولم تر عين من رآه مثله ، ولا رأت عينه مثل نفسه ، فيحضر مجلسه الجم الغفير ، ويروون من بحره العذب النمير ، ويرتعون من ربيع فضله في روضة وغدير )(٢).

<sup>(</sup> ۲ ، ۲ ، ۳ ) ابن تیمیة \_ لأبي زهرة ص ۹۶ \_ ۹۰ .

# وفاته رحمه الله :

لقد عاش ابن تيمية في مضاء وصبر مستعلياً على الشدة على كثرة مالاق من حساده الذين عملوا على تجريده من القلم والحبر فكتب بفحم عزيمته ومضائه يقول:

( وكانوا قد سعوا في ألا يظهر من جهة حزب الله ورسوله خطاب ولا كتاب ، وجزعوا من ظهور الأخنائية ، فاستعملهم حتى أظهروا أضعاف ذلك وأعظم .. ولم يمكنهم أن يظهروا علينا عيباً في الشرع والدين ، بل غاية ماعندهم أنه خولف مرسوم بعض المخلوقين ، والمخلوق كائناً من كان إذا خالف أمر الله تعالى ورسوله لم تجب ، بل لاتجوز طاعته في مخالفة أمر الله ورسوله باتفاق المسلمين )(١) .

ولم يطل ذلك الضيق على تلك النفس الحرة الكريمة ، وذلك الفكر القوي المنطلق ، فقد قبضه الله سبحانه وتعالى إليه في العشرين من شهر شوال سنة ٧٢٨هـ وما إن علم أهل دمشق بوفاة عالمها بل عالم المسلمين أجمعين في جيله حتى أخذتهم حسرات تلتها عبرات فأحاطوا بنعشه وخرجت دمشق كلها تودعه وتضعه في مثواه الأخير .

<sup>(</sup>۱) ابن تيمية ــ لأبي زهرة ص ۸۹.

# الشيخ عدي بن مسافر\*

#### اسمه ونسبه:

الشيخ القدوة ، الإمام الصالح ، الزاهد ، شرف الدين ، أبو محمد \_ وقيل أبو الفضائل \_ عدي بن مسافر بن اسماعيل بن موسى ، بن مروان ، بن الحسن بن مروان ، بن الحكم ، بن مروان الأموى ، الشامي ، ثم الهكّاري مسكناً ، شيخ الطائفة العدويَّة ، التي تُنْسب إليه (١) .

فهو أموي : لأنه من ذرية مروان بن الحكم الأموى ، وشاميّ : لأنّه ولد في بلاد الشام في قرية اسمها « بيت فار » في البقاع ، قرب بعلبك ، والهكاريّ : نسبة إلى جبال الهكارية بالموصل (٢) .

#### مولده:

ولد الشيخ عدي في بلاد الشام ، في موضع يعرف بشوف الأكراد \_ بالشين

مصادر ترجمته:

الكامل في التاريخ لابن الأثير: ١١ / ٢٨٩ ، تاريخ اربل لابن المستوفي: ١ / ١١٤ / ١١٦ ، وفيات الأعيان لابن خلكان: ٣ / ٢٥٤ \_ ٢٥٥ ، الحوادث الجامعة: ٢٧١ \_ ٢٧٤ بهجة الأسرار: ١٠ ، ١٥٠ ، دول الإسلام للذهبي : ٢ / ٢٧ ، العبر في خبر من غير: ٣ / ٢٨ ، سير أعلام النبلاء: ٢٠ / ٣٤٢ . ولا الإسلام للذهبي : ٢ / ٢٠ ، العبر في خبر من غير: ٣ / ٢٨ ، سير أعلام النبلاء: ٥ / ٣٤١ ، النجوم الزاهرة لابن تغري بردي : ٥ / ٢٦١ ، الطبقات الكبرى للشعراني : ١ / ٨١ ، شذرات الذهب في أخبار من ذهب لابن العماد: ٤ / ٢٦١ ، الطبقات الأولياء: ٢ / ١٤٧ ، تاريخ العراق: ٣ / ٣٦ \_ ٣٨ ، تاريخ اليزيدية لعباس العراوي : ١ / ١٠١ و ١٦٨ و ١٦٤ ، اليزيدية قديما وحديثاً لاسماعيل جول ص ٩٣ و ٥٥ ، الشرفنامة الكردية ، الأعلام للزركلي : ٤ / ٢٢١ ، مقدمة اعتقاد أهل السنة والجماعة للشيخ عدي بن مسافر تحقيق محمد علي العواني وابراهيم النعمة : ٣ \_ ٩ .

<sup>(</sup>١) انظر : تاريخ اربل : ١ / ١١٤ ، وفيات الاعيان : ٣ / ٢٥٤ ، سير أعلام النبلاء : ٢٠ / ٣٤٢ ، النجوم الزاهرة : ٥ / ٢٦١ ، شذرات الذهب : ٤ / ١٧٩ الاعلام : ٤ / ٢٢١ .

 <sup>(</sup> ٢ ) الهكارية : بالفتح وتشديد الكاف وراء وياء نسبة ، بلدة وناحية وقرى فوق الموصل ، في بلدة جزيرة ابن عمر ، يسكنها أكراد يقال لهم الهكارية ، والنسبة إليها : الهكّاريّ .

انظر معجم البلدان لياقوت : ٥ / ٤٠٨ ، اللباب في تهذيب الانساب لابن الأثير : ٣ / ٣٩٠ .

المعجمة والفاء ــ ببلد تسمى « بيت فار »(١) في البقاع ، غربي دمشق ، في سنة ( ٤٦٥ ) للهجرة ، ثم استوطن بعد ذلك بلدة « لَالْش »(٢) بالهكارية (٣) .

#### حياته:

طلب الشيخ عدى العلم في بلدته الأولى ، قبل أن يخرج منها إلى مواضع كثيرة ، ذكر المؤرخون منها : بغداد ، وبالس ، الواقعة بين حلب والرقة في بلاد الشام ، وجاور بالمدينة أربع سنوات ، ثم دخل بغداد ، فاجتمع فيها بجماعة كبيرة من أعيان المشايخ والصلحاء والمشاهير ، أمثال : الشيخ عبد القادر الجيلاني ، وأبي الوفاء الحلواني ، والشيخ حمّاد الدباس ، وأبي النجيب عبد بالقادر السهروردى ، وأبي محمد الشُنبُكي ، والشيخ عقيل المنبجي وغيرهم . ثم ورد أربل وأقام بالكرخيني إلى أن انفرد عن الناس وانقطع إلى جبل الهكارية من أعمال الموصل ، وبنى له هناك زاوية ، انقطع فيها للعبادة ، وفيها توفي ودفن ، ومال إليه أهل تلك النواحي كلها ميلا عظيماً ، لم يسمع لأرباب الزوايا بمثله ، وسار ذكره في الأفاق ، وتبعه خلق ، جاوز اعتقادهم فيه الحدّ ، حتى جعلوه قبلتهم التي إليها يصلّون ، وذعيرتهم في الآخرة ، التي يعولون عليها ، فلا يستطيع أحد أن يساويه بالطبقة الأولى من كبار المشايخ الصالحين (٤) .

<sup>(</sup> ١ ) بيت فار : بالفاء كما ذكرها ابن خلكان وابن المستوفي ، وذكرها ابن كثير بالنون « بيت نار » والزركلي في الأعلام بالقاف « بيت قار » .

وهي قرية من أعمال بعلبك ، وبعلبك أحد أقضية محافظة البقاع في لبنان ببلاد الشام . إذ تقسم لبنان إلى محافظات والمحافظة إلى أقضية .

انظر : المعجم الجغرافي لدول العالم ، تأليف هزاع بن عيد الشمّري ص ٤٢٦ .

<sup>(</sup> ٧ ) وتذكرها بعض الكتب « لاليش » وذكرها ياقوت في معجمه باسم « لَيْلُش » قال : وهي قرية في اللحف من أعمال شرقي الموصل . انظر معجم البلدان : ٥ / ٢٨ . وعند ابن المستوفي في تاريخ إربل : ١ / ١١٦ ( لألش ) .

 <sup>(</sup>٣) انظر: تاريخ إربل: ١ / ١١٤ / ١١٦، وفيات الأعيان: ٣ / ٢٥٤، البداية والنهاية:
 ١٢ / ٣٤، الأعلام للزركلي: ٤ / ٢٢١ وفيه أن ولادته كانت عام ( ٤٦٧).

<sup>(</sup>٤) انظر: سير أعلام النبلاء: ٢٠ / ٣٤٤، البداية والنهاية: ١٢ / ٢٤٣، وفيات الأعيان: ٣ / ٢٥٤، مقدمة اعتقاد أهل ٣ / ٢٠٤، الشذرات: ٤ / ١٨٠، تاريخ اربل: ١ / ١١٤، الاعلام: ٤ / ٢٢١، مقدمة اعتقاد أهل السنة والجماعة للشيخ عدي ص ٤.

وتتلمذ عليه خلق كثير من الأولياء ، وتخرج بصحبته غير واحد من ذوي الأحوال (١) وعمر حتى انتفع به خلق كثير ، وانتشر ذكره ، وكان مَعْلَماً للخير ، ناصحاً متشرعاً شديداً في الله ، لا تأخذه في الله لومة لائم ، عاش قريباً من ثمانين سنة ، وقيل تسعين سنة (٢) .

#### صلاحه وزهده:

أجمع كل من أرَّخ وترجم للشيخ عدي على وصفه بالصلاح ، وأثنوا عليه ثناء عاطرا ، فقد قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله ، « الشيخ عدي ، قدس الله رحمه ، كان من أفاضل عباد الله الصالحين ، وأكابر المشايخ المتبعين ، وله من الأحوال الزكية والمناقب العليَّة ، مايعرفه أهل المعرفة بذلك ، وله في الأمة صيت مشهور ، ولسان صدق مذكور »(٣) .

ولا عجب في ذلك ، فقد كان ، رحمه الله ، شيخاً صالحاً قدوة زاهدا ، قال الإمام الذهبي عنه : الشيخ الإمام الصالح القدوة ، زاهد وقته (٤) ووصفه أيضاً بأنه شيخ العارفين (٥) .

وقال الشيخ حماد بن محمد بن جسّاس: « مارأيت أحسن سيرة ، ولا أكثر خشوعا ، ولا أغزر دمعة من عدي ، وقال : « ركب عدي جواداً مانزل عنه حتى مات ، ماأفطر في النهار ولا نام في الليل ، ولا أكل وشرب غذاء أحد ، ولا أخذ عليه أحد سوء خلق »(٦) .

<sup>(</sup>١) النجوم الزاهرة : ٥ / ٣٦٢ .

<sup>(</sup> ٢ ) سير أعلام النبلاء : ٢٠ / ٣٤٣ ، دول الإسلام للذهبي : ٢ / ٧٢ ، وذكر ابن خلكان أنه عاش تسعين سنة ، وهو مانقله ابن المستوفي من خط أبي الفرج الحنبلي عن ابن أخي الشيخ عدي ، وانظر : تاريخ اربل : ١ / ١١٤ .

<sup>(</sup>٣) مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية : ٣ / ٣٧٧ ، وسيأتي هذا النص في صلب الرسالة .

<sup>(</sup> ٤ ) سير أعلام النبلاء : ٢٠ / ٣٤٢ .

<sup>· ( ° )</sup> دول الإسلام : ۲ / ۲۲ .

ونقل الإمام الذهبي عن الحافظ عبد القادر: أنه عاش قريباً من ثمانين سنة ، مابلغنا أنه باع شيئاً ولا اشترى ، ولا تلبّس بشيء من أمر الدنيا ، كانت له غُلَيْلة ، يزرعها بالقدوم في الجبل ، ويحصدها ، ويتقوّت ، وكان يزرع القطن ويكتسي منه ، ولا يأكل من مال أحد شيئاً ، وكانت له أوقات لايرى فيها ، محافظة على أوراده ، وقد طفت معه أياما في سواد الموصل \_ أي الشيخ عبد القادر \_ فكان يصلي معنا العشاء ، ثم لانراه إلى الصباح ، ورأيته إذا أقبل إلى قرية يتلقاه أهلها \_ من قبل أن يسمعوا كلامه \_ تائبين ، رجالهم ونساؤهم إلا من شاء الله منهم .

ولقد أتينا على دير رهبان ، فتلقانا منهم راهبان ، فكشفا رأسيهما ، وقبلا رجليه ، وقالا : ادع لنا ، فما نحن إلا في بركاتك ، وأخرجا طبقا فيه خبز وعسل فأكل الجماعة ، وخرجت إلى زيارة الشيخ أول مرة ، فأحذ يحادثنا ، ويسأل عن الجماعة ويؤانسهم ، وقال : رأيت البارحة في النوم كأننا في الجنة ، ونحن ينزل علينا شيء كالبَرَد . ثم قال : الرحمة ، فنظرت إلى فوق رأسي ، فرأيت ناساً ، فقلت : من هؤلاء ؟ فقيل : أهل السنة والصيت ، للحنابلة .

وكان يواصل الأيام الكثيرة على مااشتهر عنه ، حتى أن بعض الناس كان يعتقد أنه لايأكل قط ، فلما بلغه ذلك أخذ شيئاً وأكله بحضرة الناس(١) .

# المجاهدة والرياضة الروحية :

قال الحافظ عبد القادر: ساح الشيخ عدي سنين كثيرة ، وصحب المشايخ وجاهد أنواعا من المجاهدات ، ثم إنه سكن بعض جبال الموصل ، في موضع ليس به أنيس ، ثم آنس الله تلك المواضع به وعمرها حتى صار لايخاف أحد بها قطع السبل ، وارتد جماعة من مفسدي الأكراد عن فسادهم ، ببركاته (٢) .

وقال ابن تغري بردي : سلك في الجاهدة طريقا صعبا بعيدا ، وكان القطب

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء: ٢٠ / ٣٤٢ ــ ٣٤٣ .

<sup>(</sup> ۲ ) سير أعلام النبلاء : ۲۰ / ۳٤۲ .

محي الدين عبد القادر ينوِّه بذكره ، ويثني عليه كثيراً ، وشهد له بالسلطنة (يعني على الأولياء) ، وقال : لو كانت النبوة تنال بالمجاهدة لنالها الشيخ عدي بن مسافر ، وكانت الحيَّات والسباع تألفه ، ثم عاد وسكن بزاويته (١).

وقال ابن شهبة في تاريخه: كان فقيها عالما ، وهو أحد أركان الطريقة ، سلك في المجاهدة وأحوال البداية طريقاً صعباً ، تعذر على كثير من المشايخ سلوكه (٢) . فناء العلماء علمه:

أجمع كل من ترجم للشيخ عدي على الثناء عليه ، وقد تقدمت بعض كلماتهم في ذلك ، وفيما يلي إشارة إلى جملة من ثناء العلماء عليه .

قال ابن المستوفي: شيخ سار ذِكْرُه ، وطبَّق الأرض واتبعه خلق<sup>(٣)</sup>. ووصفه ابن العِماد بأنه: الزاهد، قطب المشايخ، وبركة الوقت، وصاحب الأحوال والكرامات، وأثنى عليه ابن شهبة في تاريخه فقال: كان فقيها عالما، وهو أحد أركان الطريقة (٤).

وقال ابن تغري بردي: كان فقيها ، عالما ، عابداً ، فصيحاً ، متواضعاً حسن الأخلاق ، مع كثرة الهيبة والوقار ، وهو أحد كبار مشايخ الطريقة ، وأحد العلماء الأعلام فيها(٥) .

وكان الشيخ الحافظ عبد القادر يثني عليه خيرا ويشهد له بالسلطنة على الأولياء وقال : كان معلماً للخير ، ناصحاً متشرعاً ، شديدا في الله ، لا تأخذه في الله لومة لامم(٦) .

<sup>(</sup> ١ ) النجوم الزاهرة : ٥ / ٣٦٢ ، الشذرات : ٤ / ١٨٠ .

<sup>(</sup>٢) الشذرات: ٤ / ١٨٠ .

<sup>(</sup>٣) تاريخ اربل: ١ / ١١٤.

<sup>(</sup>٤) الشذرات: ٤ / ١٨٠.

٣٦١ / ٥ : ٥ / ٣٦١ .

<sup>(</sup>٦) سير أعلام النبلاء: ٢٠ / ٣٤٢ ، شذرات الذهب: ٦ / ١٨٠ .

#### من كلامه:

للشيخ عدي كلمات مأثورة جميلة تدل على سلوكه وحرصه على السنة وتحسكه بها منها ماقاله في وصية أحد أتباعه :

« إذا رأيتم الرجل تظهر له الكرامات وتنخرق له العادات ، فانظروا كيف هو عند الأمر والنهى .

ومن لم يأخذ الأدب من المؤدبين أفسد من يتبعه ، ومن كان فيه أوفى بدعه فاحذر مجالسته ، لئلا يعود عليك شؤمها ولو بعد حين .

ومن اكتفى بالكلام في العلم دون الاتصاف بحقيقته انقطع ، ومن اكتفى بالتعبد دون فقه خرج ، ومن اكتفى بالفقه دون ورع اغتر ، ومن قام بما وجب عليه من الأحكام نجا (1).

#### عقيدته:

وعقيدته المحفوظة عنه لم يخرج فيها عن عقيدة من تقدمه من المشايخ الذين سلك سبيلهم ، كالشيخ الإمام الصالح أبي الفرج عبد الواحد بن محمد بن علي الأنصاري الشيرازي ثم الدمشقي ، وكشيخ الإسلام الهكاري ونحوهما .

وهؤلاء المشايخ لم يخرجوا في الأصول الكبار عن أصول أهل السنة والجماعة ، بل كان لهم من الترغيب في أصول أهل السنة والدعاء إليها والحرص على نشرها ، ومنابذة من خالفها \_ مع الدين والفضل والصلاح \_ مارفع الله له أقدارهم ، وأعلى منارهم ، وغالب مايقولونه في أصولها الكبار جيد(٢) .

قال الإمام الذهبي: كان مستقيماً في عقيدته عبًا لأهلها ، مظهراً لها ، شديداً على أهل البدعة والفسق ، لايداري في ذلك ولا يداهن ، قال الحافظ عبد القادر : سمعت شخصاً يقول له : ياشيخ ، لابأس بمدارة الفاسق ؟ فقال : لا

<sup>(</sup>١) الطبقات الكبرى: ١/ ١٠٩ نقلا عن مقدمة عقيدة الشيخ عدى ص٧.

<sup>(</sup> ۲ ) فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية : ٣ / ٣٧٧ .

یاأخي ، دین مکتوم دین میشوم<sup>(۱)</sup> .

ووصفه ابن خلكان بأنه كان جميل الاعتقاد ، فقال : وحفدته إلى الآن \_ عصر ابن خلكان المتوفي سنة ٦٨١هـ \_ بموضعه يقيمون شعاره ، ويقتفون آثاره ، والناس معهم على ماكانوا عليه زمن الشيخ من جميل الاعتقاد وتعظيم الحرمة (٢).

وقد نشرت عقيدة الشيخ عدي المسماة « اعتقاد أهل السنة والجماعة »(٣) . ومنها نقتطف بعض الفقرات في مسائل من العقيدة ، ثم نعقب على ذلك بما ذكره شيخ الإسلام ابن تيمية عن نسبة هذه العقيدة إليه .

قال رحمه الله تعالى: الحمد لله الواحد الأحد، الفرد الصمد، الذي لايغيره الأمد، ليس له والد ولا ولد، لاتجري ماهيته في مقال، ولا تخطر كيفيته ببال، جلّ عن الأنداد والأضداد والأمثال والأشكال.

صفاته کذاته ، لیس بجسم فی صفاته ، جلّ أن یشبّه بمبتدَعاته أو یضاف إلى مصنوعاته ، ﴿ لیس کمثله شيّ وهو السمیع البصیر ﴾ ( الشوری الآیة ۱۱ ) .

أراد ماأهْلُ العالم فاعلوه ، ولو عصمهم جميعاً ماخالفوه ، ولو شاء أن يطيعوه جميعاً لأطاعوه ، خلق الخلائق وآجالهم ، وقدر أرزاقهم وأفعالهم ، لاسميّ له في أرضه وسماواته ، ولا عديل له في حكمه وإرادته . حرام على العقول أن تمثله وعلى الظنون أن تحدّه . وعلى الضمائر أن تُعمِّق وعلى النفوس أن تفكر ، وعلى الفكر أن يحيط ، وعلى العقول أن تصور ، إلا ماوصف به ذاته في كتابه أو على لسان نبيه عليات ما العرش استوى المعرف على العرش استوى العرف طه الآية ه ) . وعلى الملك احتوى ، وعلمه محيط بالأشياء .

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء: ٢٠ / ٣٤٣.

<sup>(</sup> ٢ ) وفيات الأعيان : ٣ / ٢٥٤ .

 <sup>(</sup>٣) بتحقيق محمد على الياس العدواني ، ابراهيم النعمة ، الطبعة الأولى ١٣٩٥هـ ، ضمن سلسلة إحياء التراث الإسلامي في رئاسة ديوان الأوقاف بالجمهورية العراقية .

أول نعمة أنعمها الله على عبده أن هداه للإيمان ، وأجل نعمة أنعمها الله على العبد أن كتب الإيمان في قلبه ... ثم بعد ذلك معرفة الباري سبحانه وتعالى ومعرفة الباري وجبت بالشرع والعقل(١) .

وقال: « ونؤمن بما ورد به الكتاب والسنة ، ولا نتعرض لتأويل ، بعد أن نعلم أن الله عز وجل لايشبه شيئاً من المخلوقات ، ولا يشبهه شيئ منها ، وهذا الذي درج عليه السلف قبل ظهور الأهواء وتشعب الآراء ، فلما ظهرت البدع وانتشر في الناس التشبيه والتعطيل فزع أهل الحق إلى التأويل(٢) وتقرير مذهب السلف كا جاء من غير تمثيل ولا تكييف ، ولا تشبيه ولا حمل على ظاهر ولا تمثيل .

وأن خير هذه الأمة بعد نبينا محمد عَلِيْكَ : أبو بكر ثم عمر ثم عثمان ثم على رضى الله عنهم أجمعين »(٣) ... إلخ .

وهكذا بين الشيخ عدي أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة في وجود الخالق سبحانه وطريق معرفته وعبادته ، وموقفهم من آيات الصفات ، والغيبيات كالجنة والنار والصراط ..... وموقفهم من الصحابة رضوان الله عليهم ، وسائر أبواب الاعتقاد .

وقد بلغت هذه العقيدة المطبوعة حوالي ثلاثين صفحة من النسخة المطبوعة ، ومن الجدير بالذكر أنَّ شيخ الإسلام ابن تيمية تحدث عن هذه العقيدة المنسوبة للشيخ عدي فقال: « والعقيدة من كتاب التبصرة » للشيخ أبي الفرج المقدسي ، بألفاظه ، نقل المسطرة ، لكن حذفوا منها تسمية المخالفين وأقوالهم ، وذكروا ماذكره من الأدلة ، وزادوا فيها من ذكر يزيد وغيره أشياء لم يقلها الشيخ أبو الفرج ، وفيها أحاديث موضوعة ، وقال في آخرها : فهذا اعتقادنا ، وما نقلناه عن مشايخنا

<sup>(</sup>۱) ص۱۲،۱۳،

 <sup>(</sup> ۲ ) المراد بالتأويل هنا مااقتضاه الدليل ، إذ سبق في أول الفصل أنه قال بإمرار آيات الصفات كما وردت ،
 وقال أيضاً : ولا نتعرض للتأويل .

<sup>(</sup>٣) نفسه، ص ٢٦.

نقله جبرائيل عن الله ، ونقله النبي عَلِيْتُهُ عن جبرائيل ، ونقله الصحابة عن النبي عَلِيْتُهُ . وسمّي من سماه اللالكائي في أول كتاب شرح أصول السنة(١) .

كا ذكروا أن هذا أملاه الشيخ عدي من حفظه وأمر بكتابته . ورووا ذلك بالسماع من الشيخ حسن بن عدي بن أبي البركات بسماعه من والده عدي بن أبي البركات بن صخر بن مسافر (٢) .

#### مؤلفاته:

للشيخ عدي مجموعة رسائل موجودة في خزانة برنستن بولاية نيوجرسي بالولايات المتحدة الأمريكية .

وذكر اسماعيل العزاوي إنها برقم ( ٢٦٦٧ ) ، وفيها :

١ ــ قصيدة له .

٢ ــ رسالة في آداب النفس.

٣ - رسالة في وصاياه للخليفة .

٤ - وصاياه لمريده قائد (٢).

#### أتباعه:

كتب الله تعالى لعدي بن مسافر القبول بين الناس في عصره ، فكان الناس يتأثرون بدعوته ويصبحون من أتباعه ، وقد طار صيته حتى إنه كان إذا أقبل إلى قرية يتلقاه أهلها من قبل أن يسمعوا كلامه ، تائبين ، رجالهم ونساؤهم ، إلا من شاء الله منهم .

ومما يشهد لذلك أنه جاء إلى الموصل في السنة التي مات فيها ، فنزل في

<sup>(</sup>١) أنظر: اعتقاد أهل السنة للشيخ عدى ص ٣٤ — ٤٤ وقارن بشرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة للالكائي: ١ / ٢٩ — ٤٩، تحقيق د . أحمد سعد حمدان .

<sup>(</sup> ۲ ) فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية : ۱۱ / ۱۰۵ .

 <sup>(</sup>٣) مقدمة التحقيق لاعتقاد أهل السنة والجماعة للشيخ عدى ص ٧ و ٨ وقد أشار إلى : تاريخ اليزيدية وأصل عقيدتهم ص ٣٤ .

مشهد خارج الموصل ، فخرج إليه السلطان وأصحاب الولايات والمشايخ والعوام حتى آذوه . مما يقبّلون يده ، فأجلس في موضع بينه وبين الناس شباك ، بحيث لايصل إليه أحد إلا رؤية ، فكانوا يسلمون عليه ، وينصرفون ، ثم رجع إلى زاويته (١) .

وكان أتباعه في أول أمرهم على طريقة مستقيمة ، يتأثرون بشيخهم ويترسمون خطاه في العبادة والطريقة والسلوك ، وهو في ذلك كله على طريقة أهل السنة والجماعة كما سبق آنفاً .

ولذلك خاطبهم شيخ الإسلام ابن تيمية وأثنى عليهم وأشاد بتمسكهم بالسنة والمحافظة عليها ، وبابتعادهم عن البدع المضله وقال : ... ومازال في عسكر المسلمين المنصوره وجنود الله المؤيدة ـ منكم من يؤيد الله به الدين ويعز به المؤمنين ، وفي أهل الزهادة والعبادة منكم مَنْ له الأحوال الزكية والطريقة المَرْضية ... وفيكم من أولياء الله المتقين من له لسان صدق في العالمين ... (٢) .

#### الغيلو:

ولكن تلك المنزلة التي بلغها الشيخ عدي في نفوس أتباعه ، وتلك المتابعة للشيخ والتأسي به لم تستمر على صورتها المعتدلة المشروعة ، بل إن أتباعه جاوزوا الحد \_ بعد ذلك \_ فوقعوا في الغلو الذي حذر منه الإسلام ، ويبدو أن هذا الغلو قد بدأ في حياة الشيخ عدي ، وقد رأينا فيما سبق صورة منه عند قدومه إلى الموصل .

ويظهر هذا الغلو في أمور كثيرة منها تلك الخوارق التي نسبوها إليه حيث قال: ابن الأهدل: إنه إذا ذُكِرَ على الأسد وقف، وإذا ذكر على موج البحر سكن وإنه ضرب على صدر عمر بن محمد ليحفظ القرآن، فحفظه كله في وقته ...(٣).

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء: ٢٠ / ٣٤٣.

<sup>(</sup> ۲ ) مجموعة الفتاوى : ٣ / ٣٧٦ – ٣٧٧ –

<sup>(</sup>٣) انظر: شذرات الذهب: ٦ / ١٧٩ - ١٨٠، الطبقات الكبرى للشعراني:

۱ / ۱۱۰ مقدمة عقيدة الشيخ عدى ص ٥ -- ٧ .

وقد ذكر كل من ترجم له هذه الناحية ، فقال ابن المستوفي عن أتباعه : جاوز حسن اعتقادهم فيه الحد ، حتى جعلوه قبلتهم التي إليها يصلون ، وذحيرتهم في الآخرة التي يعولون عليها ، فلا يستطيع أحد أن يساويه بالطبقة الأولى من كبار المشايخ<sup>(1)</sup> . وقال الإمام الذهبي : ولأصحابه فيه عقيدة تتجاوز الحد<sup>(۲)</sup> . ومنهم من يجعله إلها أو شريكا وهذا اعتقاد فاحش يؤدي إلى الحروج من الدين جملة <sup>(۳)</sup> .

وأحرق قبر الشيخ عدي في سنة ( ٨١٧ ) هـ ــ فاجتمع « العدوية عليه ، واتخذوه قبلة لهم ، وقالت اليزيدية ــ من أتباعه الغلاة ــ إن زيارة تربته في جبل « لاليش » أفضل من الحج ــ ويقولون : إن الشيخ عدي قد تحمل عنهم صومهم وصلاتهم ، وسيذهب بهم يوم القيامة إلى الجنة من دون عقاب !!(٤) .

ولذلك سنفرد لهؤلاء الغلاة فقرة نعرّف بها فيهم وماوصلوا إليه من سوء الإعتقاد ، وهم اليزيديون .

#### اليزيديون :

طائفة تقيم في شمال غرب العراق ، يدارون الشيطان ولا يتلفّظون باسمه ويمتنعون عن التنحنح والبصاق وأكل الحس والقرع والسمك والديك والغزال ، يسجدون للشمس كل صباح ، ويضحّون لها بثور أبيض ، ويقبّلون أعلى حجر تسقط عليه الشمس عند طلوعها .

كتبهم: مصحف رش ومصحف الجلوة . يزورون مقام الشيخ عدي في رأس السنة عندهم ( أول أربعاء من نيسان الشرقي ) . يطاف عليهم بتمثال الشيطان ،

<sup>(</sup>١) تاريخ اربل: ١ / ١١٤.

<sup>(</sup> ٢ ) العبر في خبر من عبر للذهبي : ٣ / ٣٨ .

<sup>(</sup>٣) البداية والنهاية لابن كثير: ١٢ / ٣٤٣.

<sup>(</sup> ٤ ) الأعلام للزركلي : ٤ / ٢٢١ وقد أشار إلى : اليزيدية قديما وحديثا لعباس العزاوي ص ٢٢١ ، ١٥٨ ، ١٦٢ و ١٥٨ ، والشرفنامة الكردية ص ٢٣ ، وانظر مقدمة عقيدة الشيخ عدي ص ٥٠ .

وهم يسمونه طاووس ملك ، وهو ديك من النحاس الأصفر على محمل .

يدعى رئيسهم الأمير ، يليه : البير ، وهو المرجع في الصوم والصلاة ، والرهوال : وهم سدنة مرقد الشيخ عدي السوداء ، والقوال : يتولى التطواف بطاووس ملك وارشاد العامة .

يعمدون الذكور ، ولغتهم مزيج من العربية والفارسية . ويعتقد أن اللفظة ( اليزيديون ) مشتقة من مدينة ( يزد ) الايرانية ، أو من يزيد بن معاوية الذي ينحدر منه الشيخ عدي بن مسافر الأموي(١).

#### وفاته:

سئل عدي بن أبي البركات عن مولده فقال إنه ولد في سنة خمس وخمسين وخمسمائة في السنة التي مات فيها الشيخ عدي الأكبر \_ وعلى هذا فوفاة عدي ابن مسافر في هذه السنة \_ وهو ماذكره ابن كثير ، وذكر ابن خلكان أنه توفي بين سنة خمس أو سبع وخمسين ، ويذكر ابن تغري بردي أنه توفي سنة ثمان أو سبع وخمسين ، فالحلاف واقع في وفاته بين سنة خمس وخمسين وثمان وخمسين وخمسين مخمسائة .

وقد دفن بزاويته في جبل « لالُش » على مسافة خمسين كيلومتراً شرقي الموصل (٢) .

<sup>(</sup>١) الموسوعة العربية ، البرت الريحاني وفريق من الأساتذة ص ٨٤١ .

 <sup>(</sup> ٢ ) المراجع السابقة ، ابن خلكان ، والبداية والنهاية ، وسير الأعلام ، والنجوم الزاهرة ، مقدمة عقيدة الشيخ عدي ، ص ٨ و ٩ .

## بسم الله الرحمن الرحيم

من أحمد بن تيمية إلى من يصل إليه هذا الكتاب من المسلمين المنتسبين إلى السنة والجماعة ؛ المنتمين إلى جماعة الشيخ العارف القدوة : « أبي البركات عدي ابن مسافر الأموي » \_ رحمه الله \_ ومن نحا نحوهم \_ وفقهم الله لسلوك سبيله ، وأعانهم على طاعته وطاعة رسوله عليلة ، وجعلهم معتصمين بحبله المتين ؛ مهتدين لصراط الذين أنعم الله عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين ، وجنبهم طريق أهل الضلال والإعوجاج ؛ غما بعث الله به رسوله عليله من الشرعة والمنهاج ؛ حتى يكونوا ممن أعظم الله عليهم المنة ؛ بمتابعة الكتاب والسنة .

سلام عليكم ورحمة الله وبركاته .

#### وبعـــد :

فإنا نحمد إليكم الله الذي لا إله إلا هو ، وهو للحمد أهل ؛ وهو على كل شيء قدير . ونسأله أن يصلي على خاتم النبيين وسيد ولد آدم عَلَيْتُهُ وأكرم الحلق على ربه وأقربهم إليه زلفى ؛ وأعظمهم عنده درجة ؛ محمد عبده ورسوله صلى الله عليه وعلى آله وصحبه وسلم تسليما كثيراً .

أما بعد: فإن الله بعث محمداً عَلَيْكُ بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله ، وكفى بالله شهيداً ، وأنزل عليه الكتاب بالحق مصدقاً لما بين يديه من الكتاب ، ومهيمناً عليه ، وأكمل له ولأمته الدين ، وأتم عليهم النعمة وجعلهم خير أمة أخرجت للناس ، فهم يوفون سبعين أمة هم خيرها وأكرمها على الله(١) ، وجعلهم أمة وسطاً أي عدلاً خياراً .

## بعث الله محمداً عَلِيْكُم بأمرين :

ولذلك جعلهم شهداء على الناس ، هداهم لما بعث به رسله جميعهم من

<sup>(</sup>١) عن بهز بن حكيم عن أبيه عن جده قال : سمعت رسول الله عَلَيْكُ يقول : ( إنكم وفيتم سبعين أمة أنتم خيرها وأكرمها على الله ) أخرجه ابن ماجه في الزهد ـــ باب صفة أمة محمد عَلِيْكُ برقم ( ٤٢٨٨ ) جـ ٢ / ١٤٣٣ ، والبغوي في التفسير عن أبي سعيد بأطول من هذا ١ / ١٢٢ .

الدين الذي شرعه لجميع خلقه ، ثم خصهم ، بعد ذلك بما ميزهم به وفضلهم من الشرعة والمنهاج الذي جعله لهم .

## أ \_\_ العقيدة :

( فالأول ) مثل: أصول الإيمان ، وأعلاها وأفضلها هو « التوحيد » : وهو شهادة أن لا إله إلا الله . كما قال تعالى : ﴿ وماأرسلنا من قبلك من رسول إلا نوحي إليه أنه لا إله إلا أنا فاعبدون  $(^{(1)})$  وقال تعالى : ﴿ ولقد بعثنا في كل أمة رسولا أن اعبدوا الله واجتنبوا الطاغوت  $(^{(7)})$  ، وقال تعالى : ﴿ واسأل من أرسلنا من قبلك من رسلنا أجعلنا من دون الرحمن آلهة يعبدون  $(^{(7)})$  وقال تعالى : ﴿ شرع لكم من الدين ماوصى به نوحا والذي أوحينا إليك وماوصينا به ابراهيم وموسى وعيسى  $(^{(1)})$  وقال تعالى : ﴿ يأيها الرسل كلوا من الطيبات واعملوا صالحاً إنى بما تعملون عليم . وإن هذه امتكم أمة واحدة وأنا ربكم فاتقون  $(^{(9)})$  .

ومثل الإيمان بجميع كتب الله ، وجميع رسله ، كا قال تعالى : ﴿ قولوا آمنا بالله ومأأنزل إلينا ومأأنزل إلى إبراهيم وإسماعيل وإسحاق ويعقوب والأسباط ومأأوتي موسى وعيسى ومأأوتي النبيون من ربهم ؛ لا نفرق بين أحد منهم ونحن له مسلمون ﴾ (١) ، ومثل قوله تعالى : ﴿ قل آمنت بما أنزل الله من كتاب وأمرت لأعدل بينكم ﴾ (٧) ، ومثل قوله تعالى : ﴿ آمن الرسول بما أنزل إليه من ربه والمؤمنون كل آمن بالله وملائكته وكتبه ورسله لا نفرق بين أحد من رسله وقالوا سمعنا وأطعنا غفرانك ربنا وإليك المصير ﴾ (٨) إلى آخرها .

⊙ ومثل الإيمان باليوم الآخر وما فيه من الثواب والعقاب ، كما أخبر عن إيمان من تقدم من مؤمني الأمم به حيث قال : ﴿ إِن الذين آمنوا والذين هادوا والنصاريٰ

<sup>(</sup>١) الأنبياء: ٢٥. (٢) النحل: ٣٦. (٣) الزخرف: ٤٥.

<sup>(</sup>٤) الشورى : ١٣٦ . ( ° ) المؤمنون : ٥١ ، ٥٠ . ( ٦ ) البقرة : ١٣٦ .

<sup>(</sup> Y ) الشورى : ١٥ . البقرة : ٢٨٥ .

والصابئين من آمن بالله واليوم الآخر وعمل صالحاً فلهم أجرهم عند ربهم ولا خوف عليهم ولا هم يحزنون ﴾ (١) .

ومثل أصول الشرائع كا ذكر في سورة « الأنعام » و « الأعراف » و « سبحان » وغيرهن من السور المكية : من أمره بعبادته وحده لاشريك له ، وأمره ببر الوالدين وصلة الأرحام والوفاء بالعهود والعدل في المقال ؛ وتوفية الميزان والمكيال ؛ وإعطاء السائل والمحروم ؛ وتحريم قتل النفس بغير الحق وتحريم الفواحش ماظهر منها ومابطن (٢) ؛ وتحريم الإثم والبغى بغير الحق وتحريم الكلام في الدين بغير علم ؛ مع مايدخل في التوحيد من إخلاص الدين لله (٣) ، والتوكل على الله (٤) والرجاء لرحمة الله (٥) ، والخوف من الله (١) والصبر لحكم الله (٧) والقيام لأمر الله (٨) ؛ وأن يكون الله ورسوله أحب إلى العبد من أهله وماله والناس أجمعين (٩) .

<sup>(</sup>١) البقرة : ٦٢.

<sup>(</sup>٢) ﴿ قَلَ تَعَالُوا أَتِلَ مَاحَرُم رَبِكُمُ عَلَيْكُمُ أَلَا تَشْرِكُوا بِهُ شَيْئًا وبالوالدين إحساناً ولا تقتلُوا أُولادكم من إملاقي نحن نرقكم وإياهم ولا تقربُوا الفواحش ماظهر منها ومابطن ولا تقتلُوا النفس التي حرم الله إلا بالحق ذلكم وصاكم به لعلكم تعقلُون . ولا تقربُوا مال اليتيم إلا بالتي هي أحسن حتى أشده وأوفوا المكيال والميزان بالقسط لانكلف نفساً إلا وسعها وإذا قلتم فاعدلُوا ولو كان ذا قربى وبعهد الله أوفوا ذلكم وصاكم به لعلكم تنقون ﴾ الأنعام : صراطي مستقيماً فاتبعوه ولا تتبعوا السبل فتفرق بكم عن سبيله ذلكم وصاكم به لعلكم تنقون ﴾ الأنعام : ١٥١ ـ ١٥٠ .

<sup>(</sup> ٣ ) ﴿ قَلَ إِنْمَا حَرَمَ رَبِي الفُواحَشُ مَاظَهُرَ مِنَهَا وَمَابِطُنَ وَالْإِنْمُ وَالْبَغِي بَغِيرَ الحق وأَن تَشْرَكُوا بَاللهِ مَالَم يَنزل به سلطاناً وأَن تقولوا على اللهِ مالا تعلمون ﴾ الأعراف: ٣٣ .

<sup>(</sup> ٤ ) ﴿ وعلى الله فتوكلوا إن كنتم مؤمنين ﴾ المائدة : ٣٣ .

 <sup>( ° ) ﴿</sup> إِن الذين آمنوا والذين هاجروا وجاهدوا في سبيل الله أولئك يرجون رحمة الله والله غفور رحيم ﴾ البقرة :
 ٢١٩

<sup>(</sup> ٦ ) ﴿ فلا تخشوا الناس واخشون ﴾ المائدة : ٤٤ .

<sup>(</sup>٧) ﴿ فاصبر لحكم ربك ولا تطع منهم آئماً أو كفوراً ﴾ الإنسان: ٢٤.

<sup>(</sup> ٨ ) ﴿ يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا استجيبُوا لله وللرسول إذا دعاكم لما يحييكم ﴾ الأنفال: ٢٤.

<sup>( 9 ) ﴿</sup> وَمِنِ النَّاسِ مِن يَتَخَذُ مِن دُونِ اللَّهِ أَنْدَادًا يَجِبُونِهِم كَحَبُ اللهِ ": بِن آمنوا أَشد حباً لله ﴾ البقرة : ١٦٥ .

عن أنس رضي الله عنه عن النبي عَلِيُّكُ قال : « ثلاث من كن فيه وجد بهن حلاوة الإيمان : أن يكون الله =

إلى غير ذلك من أصول الإيمان التي أنزل الله ذكرها في مواضع من القرآن كالسور المكية وبعض المدنية .

#### ب \_ الشريعة:

( وأما الثاني ) فما أنزله الله في السور المدنية من شرائع دينه ، وماسنَّه الرسول عَيْقَالُهُ لأمته .

\* فإن الله سبحانه أنزل عليه الكتاب والحكمة وامتنَّ على المؤمنين بذلك ، وأمر أزواج نبيه بذكر ذلك فقال : ﴿ وأنزل المنتَّعليك الكتاب والحكمة وعلَّمك مالم تكن تعلم ﴾ (١) وقال : ﴿ لقد منَّ الله على المؤمنين إذ بعث فيهم رسولاً من أنفسهم يتلو عليهم آياته ويزكيهم ويعلمهم الكتاب والحكمة ﴾ (٢) وقال : ﴿ واذكرن مايتلى في بيوتكن من آيات الله والحكمة ﴾ (٣) .

قال غير واحد من السلف : الحكمة هي السنة . لأن الذي كان يتلى في بيوت أزواجه رضي الله عنهن سوى القرآن هو سنته عَلِيْكُ : ، ولهذا قال عَلِيْكُ :

ورسوله أحب إليه مما سواهما ، وأن يحب المرء لايحبه إلا لله ، وأن يكره أن يعود في الكفر بعد أن أنقذه الله منه كما يكره أن يقذف في النار ، البخاري : في الإيمان ، باب : حلاوة الإيمان ، / ٦٠، ومسلم : في الإيمان باب : بيان خصال من اتصف بهن وجد حلاوة الإيمان : ١ / ٦٦ .

<sup>(</sup>١) النساء: ١١٣. (٢) آل عمران: ١٦٤. (٣) الأحزاب: ٣٤.

 <sup>(</sup>٤) أخرج عبد الرزاق وابن سعد وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم عن قتادة في قوله تعالى ﴿ واذكرن مايتلى في بيوتكن .. الآية ﴾ قال : القرآن والسنة . قال : يمتن عليهن بذلك . ﴿ الدر المنثور ٦ / ٢٠٧ ، تفسير الطبرى ٢٢ / ٩ .

وقال الإمام الشافعي رحمه الله : فذكر الله تعالى الكتاب ، وهو القرآن وذكر الحكمة فسمعت من أرضى من أهل العلم بالقرآن يقول : الحكمة : سنة رسول الله . وهذا يشبه ماقال ، والله أعلم ، لأن القرآن ذكر وأتبعته الحكمة وذكر الله مَنَّة على خلقه بتعليمهم الكتاب والحكمة ، فلم يجز \_ والله أعلم \_ أن يقال : الحكمة هاهنا : إلا سنة رسول الله يَوَالله ، وذلك أنها مقرونة مع كتاب الله وأن الله افترض طاعة رسوله ، وحتم على الناس اتباع أمره فلا يجوز أن يقال لقول : فرض إلا لكتاب الله ثم سنة رسوله ، لما وصفنا من أن الله جعل الإيمان برسوله مقروناً بالإيمان به وسنة رسول الله مبينة عن الله معنى ماأراد : دليلاً على خاصه وعامه ثم قرن الحكمة بها بكتابه فأتبعها إياه ولم يجعل هذا لأحد من خلقه غير رسوله علياتها .

<sup>(</sup> الرسالة للإمام الشافعي صفحة ٧٨ ــ ٧٩ بتحقيق أحمد شاكر ، وانظر : أحكام القرآن للإمام الشافعي : ٠ / ٢٨ ــ ٣٩ بتحقيق الشيخ عبد الغني عبد الخالق رحمه الله ) .

« ألا وإني أوتيت الكتاب ومثله معه » (١) وقال حسان بن عطية (٢) : كان جبريل عليه السلام ينزل على النبي عَيِّلِيَّ بالسنة كما ينزل بالقرآن فيعلمه إياها كما يعلمه القرآن (٣) .

# وهذه « الشرائع » التي هدى الله بها هذا النبي وأمته مثل :

- الوجهة ، والمنسك ، والمنهاج ، وذلك مثل الصلوات الخمس في أوقاتها بهذا
   العدد ، وهذه القراءة ، والركوع ، والسجود ، واستقبال الكعبة .
- ومثل فرائض الزكاة ونُصبِها التي فرضها في أموال المسلمين: من الماشية والحبوب، والثمار، والتجارة، والذهب، والفضة، ومن جعلت له؛ حيث يقول: ﴿ إنما الصدقات للفقراء والمساكين والعاملين عليها والمؤلفة قلوبهم وفي الرقاب والغارمين وفي سبيل الله وابن السبيل فريضة من الله والله عليم حكيم ﴾ (٤).
- ومثل صيام شهر رمضان ، ومثل حج البيت الحرام ، ومثل الحدود التي حدها لهم : في المناكح ، والمواريث ، والعقوبات والمبايعاب . ومثل السنن التي سنّها لهم : من الأعياد ، والجمعات ، والجماعات في المكتوبات ، وصلاة الجنازة والتراويج .

<sup>(</sup> ١ ) أخرجه أبو داود في السنة باب : في لزوم السنة عن المقدام بن معد يكرب : ٧ / ٧ ــ ٨ من مختصر المنذري . ومن طريق أخرى رواه الترمذي في العلم : باب : مانهي عنه أن يقال عند حديث رسول الله عليلة : ٧ / ٤٣٦ من تحفة الأحوذي وانظر فيه كلاماً عن فرقة أهل القرآن الذين يزعمون أنهم يكتفون بالقرآن عن السنة ، وأخرجه ابن ماجه في المقدمة باب : اتباع سنة رسول الله عليه : ١ / ٦ ، مسند الإمام أحمد : ١ / ١ ، وانظر تفسير ابن كثير : ١ / ٩ بتخريج الوادعي .

<sup>(</sup> ٢ ) حسان بن عطية المحاربي مولاهم ، أبو بكر الدمشقي : ثقة فقيه عابد ، قال الأوزاعي : ( ماأدركت أحداً أشد اجتهاداً ولا أعمل منه ) وقال البخاري : ( كان من أفاضل أهل زمانه ) مات بعد العشرين ومئة . تهذيب التهذيب : ٢ / ٢١٩ ــ ٢٢٠ .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الدارمي في المقدمة باب ( السنة قاضية على الكتاب : ١ / ١٤٥ ، واللالكائي في شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة : ١ / ٨٤ .

قال ابن حجر في الفتح: ١٣ / ٢٩١ : أخرجه البيهقي بسند صحيح ، والمروزي في السنة : ص ٢٨ و ١١٦ ، وابن بطة في الإبانة . انظر مشكاة المصابيح ١ / ٥٧ ـــ ٥٨ . (٤) التوبة : ٦٠

وماسنّه لهم في العادات ، مثل: المطاعم ، والملابس ، والولادة ، والموت ، وغو ذلك : من السنن ، والآداب ، والأحكام التي هي حكم الله ورسوله بينهم : في الدماء ، والأموال ، والأبضاع ، والأعراض ، والمنافع ، والأبشار ، وغير ذلك من الحدود والحقوق ، إلى غير ذلك مما شرعه لهم على لسان رسوله عليه .

#### سمات الفرقة الناجية:

## أ \_ الإتباع والعصمة عن الضلالة والتفرق:

وحبب إليهم الإيمان وزينه في قلوبهم ؛ فجعلهم متبعين لرسوله عَلِيْكُ ؛ وعصمهم أن يجتمعوا على ضلالة كا ضلت الأم قبلهم ؛ إذ كانت كل أمة إذا ضلت أرسل الله تعالى رسولاً إليهم ؛ كا قال تعالى : ﴿ ولقد بعثنا في كل أمة رسولاً أن أعبدوا الله واجتنبوا الطاغوت ﴾ (١) ، وقال تعالى : ﴿ وإنْ من أمة إلا خلافها نذير ﴾ (٢) .

ومحمد عَلِيْكُ خاتم الأنبياء لانبيَّ بعده ، فعصم الله أمته أن تجتمع على ضلالة . وجعل فيها من تقوم به الحجة إلى يوم القيامة . ولهذا كان إجماعهم حجة كما كان الكتاب والسنة حجة (٢) .

<sup>(</sup>٣) لحديث ٥ لاتجتمع أمتي على ضلالة ٥ وقد روي هذا الحديث من طرق عن أبي مالك الأشعري وابن عمر وابن عمر وابن عباس وأنس وسمرة وأبي نضرة وأبي أمامة وأبي مسعود بألفاظ كثيرة ، عند أبي داود والترمذي والحاكم وابن أبي عاصم في السنة .

قال الزركشي بعد أن ساق رواياته كلها وطرقه: واعلم أن طرق هذا الحديث كثيرة ولا يخلو من علة وإنما أوردت منها ذلك ليتقوى بعضها ببعض ، ومن شواهده مافي الصحيحين عن أنس قال: مُرَّ على النبي عَلَيْهُ بَعِنازة فأثنوا عليها خيراً فقال: « وجبت » فقيل: يارسول الله : لِهَم قلت لهذا وجبت و فقيل: « وجبت » فقيل : يارسول الله : لِهَم قلت لهذا وجبت ولهذا وجبت ؟ قال: « شهادة القوم ، والمؤمنون شهداء الله في الأرض » وفي لفظ مسلم « من أثنيتم عليه خيراً وجبت له الجنة ، ومن أثنيتم عليه شراً وجبت له النار ، أنتم شهداء الله في الأرض ثلاثاً » انظر المعتبر في تخريج أحاديث المنهاج والمختصر للإمام بدر الدين الزركشي صفحة ( ٥٧ - ١٣ ) بتحقيق حمدي بن عبد الجميد السلفي .

وقال الغزالي : قامت الحجة على استحالة الخطأ على أمة محمد عَلِيلَةٍ ، فهي أمة معصومة بنص كتاب الله تعالىٰ وبنص السنة . أما الكتاب : فهو قوله تعالیٰ : ﴿ وَكذلك جعلناكم أمة وسطأ لتكونوا شهداء على الناس ﴾ =

ولهذا امتاز أهل الحق من هذه الأمة والسنة والجماعة : عن أهل الباطل ؛ الذين يزعمون أنهم يتبعون الكتاب ، ويعرضون عن سنة رسول الله عليه ، وعما مضت عليه جماعة المسلمين .

فإن الله أمر في كتابه باتباع سنة رسوله عَلَيْكُ ولزوم سبيله ، وأمر بالجماعة والائتلاف ، ونهى عن الفرقة والاختلاف ، فقال تعالى : ﴿ من يطع الرسول فقد

= البقرة : ١٤٣ وقوله : ﴿ واعتصموا بحبل الله جميعاً ولا تفرقوا ﴾ آل عمران : ١٠٢ . وقوله : ﴿ ومااختلفتم فيه من شئ فحكمه إلى الله ﴾ الشؤرى : ١٠ ومفهومه أن مااتفقتم فيه فهو حق .

فقد عظم رسول الله عَلِيَّةِ شأن هذه الأمة وأخبر عن عصمتها عن الحطأ بمجموع هذه الأخبار المتفرقة وهذا يعطي علماً ضرورياً بصحة ذلك وبعصمة الأمة بمجموعها. انظر: المستصفى للغزالي: 1/ ١٧٥ – ١٧٦.

وهذه العصمة للأمة تجعل إجماعها حجة شرعية لأن الله تعالى قد أمر بلزوم الجماعة المعصومة: قال الإمام الشافعي رحمه الله في الرسالة لمن سأله: مامعنى أمر النبي بلزوم الجماعة التي جعلها الشافعي دليلاً على حجية الإجماع ؟ قال: لامعنى له إلا واحد، إذا كانت جماعتهم متفرقة في البلدان فلا يقدر أحد أن يلزم أبدان قوم متفرقين، وقد وجدت الأبدان تكون مجتمعة من المسلمين والكافرين والأتقياء والفجار، فلم يكن في لزوم الابدان معنى، لأنه لا يمكن ، ولأن اجتماع الأبدان لا يصنع شيئاً ، فلم يكن للزوم جماعتهم معنى ، إلا ماعليه جماعتهم من التحليل والتحريم والطاعة فيهما.

ومن قال بما تقول به جماعة المسلمين فقد لزم جماعتهم ، ومن خالف ماتقول به جماعة المسلمين فقد خالف جماعتهم التي أمر بلزومها ، وإنما تكون الغفلة في الفرقة ، فأما الجماعة فلا يمكن فيها كافة غفلة عن معنى كتاب الله ولا سنة ولا قياس إن شاء الله .

انظر الرسالة للشافعي : ص ٤٧٥ ـــ ٤٧٦ ، وراجع أيضاً : الإحكام في أصول الأحكام لابن حزم ١ / ١٩٥ ـــ ٤٩٨ .

أطاع الله هه(۱) ، وقال تعالى : ﴿ وماأرسلنا من رسول إلا ليطاع بإذن الله هه(۲) ، وقال تعالى ﴿ قل إن كنتم تحبون الله فاتبعوني يحببكم الله ويغفر لكم ذنوبكم هه(۱) ، وقال تعالى : ﴿ فلا وربك لايؤمنون حتى يحكموك فيما شجر بينهم ثم لايجدوا في أنفسهم حرجاً مما قضيت ويسلموا تسليماً هه(۱) .

وقال تعالى: ﴿ واعتصموا بحبل الله جميعاً ولا تفرقوا ﴾ (٥) ، وقال تعالى: ﴿ ولا ﴿ إِن الذين فرقوا دينهم وكانوا شيعاً لست منهم في شيء ﴾ (٦) ، وقال تعالى: ﴿ ولا تكونوا كالذين تفرقوا واختلفوا من بعد ماجاءهم البينات ﴾ (٧) ﴿ وماأمروا إلا ليعبدوا الشالم خلصين له الدين حنفاء ويقيموا الصلاة ويؤتوا الزكاة وذلك دين القيمة ﴾ (٨) وقال تعالى: ﴿ وأن هذا صراطي مستقيماً فاتبعوه ولا تتبعوا السبل فتفرق بكم عن سبيله ﴾ (٩) ، وقال تعالى في أم الكتاب: ﴿ اهدنا الصراط المستقيم ، صراط الذين أنعمت عليهم ، غير المغضوب عليهم ولا الضالين ﴾ (١٠).

وقد صح عن النبي عَلِيْكُ أنه قال : « اليهود مغضوب عليهم والنصارى ضالون ا(١١).

<sup>(</sup>١) النساء: ٨٠. (٢) النساء: ٦٤.

<sup>.</sup> ١٠٣: النساء: ٦٥ . ١٠٣ . (٥) آل عمران : ١٠٣

 <sup>(</sup>٦) الأنعام: ١٥٩.
 (٧) آل عمران: ١٠٥.

<sup>(</sup> ١١) أخرجه الإمام أحمد عن عدي بن حاتم في حديث إسلامه ، وفيه « .. فأسلمت فرأيت وجهه استبشر وقال: إن المغضوب عليهم اليهود وإن الضالين النصارى » - ٤ / ٣٧٨ .

وأخرجه الترمذي في التفسير ، تفسير سورة الفاتحة : ٨ / ٢٨٦ - ٢٩٠ ، والطبري في التفسير من طرق علم عدي : ١ / ١٨٥ - ١٩٥ بتحقيق محمود شاكر .

وأخرجه ابن حبان في صحيحه برقم ( ١٧١٥ ) صفحة ٤٢٤ من موارد الظمآن . وعزاه السيوطي لعبد بن حميد وابن المنذر . الغر المنثور : ١ / ٤٢ .

وذكره ابن كثير في التفسير عن الترمذي والمسند وابن مردوية ، وقال : وقدروي حديث عدي هذا من طرق وله ألفاظ كثيرة يطول ذكرها : ١ / ٥٨ بتخريج الوادعي .

وهو مروى عن ابن مسعود وعن أناس من أصحاب النبي عَلِيْكُ وبجاهد وسعيد بن جبير ، وقال ابن أبي حاتم : ولا أعلم بين المفسرين في هذا اختلافاً ، انظر الدر المنثور : ١ / ٤١ – ٤٢ .

فأمر سبحانه في «أم الكتاب » التي لم ينزل في التوراة ولا في الإنجيل ولا في الزبور ولا في الزبور ولا في الفرقان مثلها ، والتي أعطيها نبينا عليلية من كنز تحت العرش ، التي لا تجزيء صلاة إلا بها : أن نسأله أن يهدينا الصراط المستقيم ، صراط الذين أنعم عليهم غير المغضوب عليهم : كاليهود ، ولا الضالين كالنصارى .

وهذا « الصراط المستقيم » هو دين الإسلام المحض ، وهو مافي كتاب الله تعالى ، وهو « السنة والجماعة » فإن السنة المحضة هي دين الإسلام المحض<sup>(۱)</sup> ،

(١) الصراط: هو الطريق المحدود المعتدل الذي يصل سالكه إلى مطلوبه بسرعة. وقد ذكر الله تعالى لفظ (الصراط) في كتابه في غير موضع، ولم يسم سبيل الشيطان صراطاً، بل سماها سبلاً، وخص طريقه باسم الصراط، كقوله (وأن هذا صراطي مستقيماً فاتبعوه ولا تتبعوا السبل فتفرق بكم عن سبيله) الأنعام: ١٥٣. وفي المسند عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: خط لنا رسول الله على خطأ، ثم قال: هذا سبيل الله ثم خط خطوطاً عن يمينه وعن شماله ثم قال: هذه سبل على كل سبيل منها شيطان يدعو إليه من أجابه قذفه في النار ثم قرأ: ﴿ وأن هذا صراطي مستقيماً فاتبعوه ﴾ الآية [ أخرجه أحمد في المسند: ١ \_ ٤٣٥، والطبري في التفسير: ٨ / ٨٨، والحاكم: ٢ / ٣١٨ وصححه وأقره الذهبي، والبغوي في شرح السنة: ١ / ١٩٦ والعبري في النار ماجه والدارمي عن جابر].

فسمى سبحانه طريقه صراطاً ، وسمى تلك سبلاً ولم يسمها صراطاً ، كما سماها سبلاً ، وطريقه يسميه سبيلاً كما يسميه صراطاً ، وقال تعالى عن موسى وهارون : ﴿ وَآتيناهما الكتاب المستبين . وهديناهما الصراط المستقيم ﴾ [ الصافات : ١١٧ ـــ ١١٨ ] .

وقال تعالى : ﴿ إِنَا فَتَحَنَا لَكَ فَتَحَاً مَبِيناً لِيغَفُر لَكَ اللهِ مَاتَقَدَم مِن ذَنِبُكَ وَمَاتاً خَر وَيَتُمَّ نَعْمَتُهُ عَلَيْكُ وَيَهْدِيكُ صراطاً مستقيماً وينصرك الله نصراً عزيزاً ) الفتح : ١ \_ ٣ .

وهذه الهداية الخاصة التي أعطاه الله تعالى إياها عَلَيْكُ بعد فتح الحديبية أخص مما تقدم ، فإن السالك إلى الله لايزال يتقرب إليه بشئ بعد شئ ويزيده الله هدى .

وأقوم الطريق وأكملها الطريق الذي بعث الله بها نبينا محمداً عَلِيْكُم ، كما قال تعالى : ﴿ إِن هذا القرآن يهدي للتي هي أقوم ﴾ [ الاسراء : ٩ ] انظر :دقائق التفسير الجامع لتفسير ابن تيمية بتحقيق : د . السيد الجليند : ١ / ١٦٧ – ١٦٨ .

واختلفت عبارات المفسرين في تفسير الصراط \_ وإن كان يرجع حاصلها إلى شيّ واحد \_ هو : المتابعة لله وللرسول فروي أنه كتاب الله ، وقيل : هو دين الله أي الإسلام ، وقيل : طريق الجنة ، وقيل : هو طريق النبي عَلَيْكُ وصاحباه من بعده .. وكل هذه الأقوال صحيحة وهي متلازمة ، فإن من اتبع النبي عَلَيْكُ واقتدى باللذين من بعده \_ أبي بكر وعمر \_ فقد اتبع الحق ، ومن اتبع الحق فقد اتبع الجن المقد اتبع المحتقم فكلها الحق فقد اتبع الإسلام ، ومن اتبع الإسلام فقد اتبع القرآن وهو كتاب الله وحبله المتين وصراطه المستقم فكلها صحيحة يصدق بعضها بعضاً ولله الحمد .

انظر تفسير ابن كثير : ١ / ٥٥ ـــ ٥٦ بتخريج الوادعي ، تفسير البغوي : ١ / ٤١ دار المعرفة .

فإن النبي عَلَيْكُ روي عنه من وجوه متعددة رواها أهل السنن والمسانيد كالإمام أحمد وأبي داود والترمذي وغيرهم أنه قال: ستفترق هذه الأمة على ثنتين وسبعين فرقة كلها في النار إلا واحدة ، وهي الجماعة » وفي رواية « من كان على مثل ماأنا عليه اليوم وأصحابي »(١).

(١) روي هذا الحديث من طرق كثيرة عن عدد من الصحابة بألفاظ مختلفة فقد أخرجه أبو داود عن أبي هريرة وعن معاوية: ٧ / ٣  $_-$  ٤ من مختصر المنذري في أول كتاب السنة ، وأخرجه الترمذي في كتاب الإيمان ، باب : افتراق هذه الأمة : ٧ / ٣٩٧ ، ثم قال : وفي الباب عن سعد وعبد الله بن عمرو وعوف بن مالك ، وحديث أبي هريرة حديث حسن صحيح . وأقره المنذري في مختصره لأبي داود .

وأخرجه ابن ماجه عن أبي هريرة في الفتن برقم: ( ٣٩٩١) ٢ / ١٣٢١ وعن عوف بن مالك برقم ( ٣٩٩٢) قال في الزوائد: إسناد حديث عوف بن مالك فيه مقال ، ثم أخرجه عن أنس بن مالك برقم ( ٣٩٩٣) وقال في الزوائد: إسناده صحيح ورجاله ثقات .

وأخرجه الدارمي في كتاب السير . باب : افتراق هذه الأمة : ٢ / ٢٤١ عن معاوية .

وابن حبان في الفتن برقم: (١٨٣٤) من موارد الظمآن. والحاكم في المستدرك: ١ / ٢٣٢ أيضاً ١ / ٢٣٢ أيضاً ٢ / ٢٣٢ أيضاً ٣ / ٢٣٠ أيضاً ٢ / ٢٣٠ أيضاً ٣ / ١٠٠ أيضاً ٢ / ٢٣٠ أيضاً ٣ / ١٠٠ .

وأخرجه ابن أبي عاصم في السنة عن معاوية : ١ / ٧ وعن عوف بن مالك : ١ / ٣٢ وقال الألباني : اسناده جيد ، رجاله كلهم ثقات معروفون غير عباد بن يوسف ، وهو ثقة إن شاء الله . وعن أنس بن مالك : ١ / ٣٣ ، وعن معاوية وأبي هريرة : ١ / ٣٣ وأخرجه اللالكائي في شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة : ١ / ٣٠ .

والآجرى في الشريعة ص ١٤ ـــ ١٦ وعزاه الهيثمي مطولاً لأبي يعلى ، وقال : فيه يزيد الرقاشي ضعفه الجمهور وفيه لين وقد صح قبله حديث أبي بكرة وأبي سعيد ، مجمع الزوائد : ٦ / ٢٢٦ وانظر : الأحاديث الصحيحة للألباني : ٣٠٣ ــ ٢٠٤ ومجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية : ٢٢ / ٣٥٧ و ٣٦٠ .

وقد اختلف العلماء في تحديد معنى الجماعة التي أمر النبي ﷺ بملازمتها وحذر من مفارقتها ، وقد أجمل الشاطبي رحمه الله هذه الآراء في خمسة أقوال :

أحدها: أنها السواد الأعظم من أهل الإسلام:

والثاني : أنها جماعة أئمة العلماء المحتهدين .

والثالث: أن الجماعة هي الصحابة على الخصوص فإنهم الذين أقاموا عماد الدين وأرسوا أوتاده ، وهم الذين لايجتمعون على ضلالة أصلاً وقد يكون فيمن سواهم ذلك ويؤيد هذا ماجاء في بعض روايات الحديث عن الفرقة الناجية ( من كان على مثل ماأنا عليه وأصحابي ) .

والرابع: أن الجماعة هي جماعة أهل الإسلام إذا أجمعوا على أمر فواجب على غيرهم من أهل الملل اتباعهم. =

### ب \_ الوسطية:

وهذه الفرقة الناجية «أهل السنة»، وهم وسط في النَّحَل (١)؛ كما أن ملة الإسلام وسط في الملل.

○ فالمسلمون وسط في أنبياء الله ورسله وعباده الصالحين ؛ لم يغلوا فيهم كما غلت النصارى فاتخذوا أحبارهم ورهبانهم أرباباً من دون الله والمسيح بن مريم وماأمروا إلا ليعبدوا إلهاً واحداً لا إله إلا هو سبحانه عما يشركون (٢).

= والحامس: أن الجماعة هي جماعة المسلمين إذا اجتمعوا على أمير (الاعتصام: ٢ / ٢٦٠ ــ ٢٦٥ وقد عقد رحمه الله فصلاً نفيساً فيه جملة مسائل تتعلق بهذا الحديث فليراجع صفحة ١٦٦ ــ ٢٧١ . وانظر فتح الباري ١٣٧ / ٣٧ .

ومانتهي إليه في معنى الجماعة: أنها الفرقة التي وصفها النبي عليه بالنجاة حيث قال: و تفترق أمني على ثلاث وسبعين فرقة ، اثنتان وسبعين في النار وواحدة في الجنة وهي من كان على مثل ماأنا عليه اليوم وأصحابي ». ومدار هذا على اتباع سنة النبي عليه وموافقة ماجاء به وهو الحق. فعن عمرو بن ميمون قال: قدم علينا معاذ بن جبل على عهد رسول الله عليه فقع حبه في قلبي فلزمته حتى واربته في التراب بالشام ، ثم لزمت أفقه الناس بعده: عبد الله بن مسعود فذكر يوماً عنده تأخير الصلاة عن وقتها فقال: صلوها في بيوتكم واجعلوا صلاتكم معهم سبحة. قال عمرو بن ميمون فقيل لعبد الله بن مسعود وكيف لنا بالجماعة ؟ فقال لي: ياعمرو بن ميمون إن جمهور الجماعة هي التي تفارق الجماعة . إنما الجماعة ماوافق طاعة الله وإن كنت وحدك .

انظر مجموع الفتاوى : ٣ / ١٧٩ وشرح أصول اعتقاد أهل السنة : ١ / ١٠٨ – ١٠٩ .

(١) ميّز ابن تيمية بين النحلة والملة فقال عن أهل السنة هم وسط في النحل وقال عن ملة الإسلام إنها وسط في الملل، والملة كالدين اسم لما شرع الله تعالى لعباده على لسان الأنبياء ليتوصلوا به إلى جوار الله ، والفرق بينهما وبين الدين أن الملة لا تضاف إلا إلى النبي عليه الصلاة والسلام الذي تسند إليه نحو ( اتبع ملة ابراهيم حنيفاً ) ولا تكاد توجد مضافة إلى الله ولا إلى آحاد أمة النبي عليه على الله والمستعمل إلا في جملة الشرائع وآحادها ، فلا يقال ملة ، ولا يقال الصلاة ملة الله .

وأصل الملة من أمللت الكتاب قال تعالى : ( فليملل الذي عليه الحق ) وتقال الملة اعتباراً بالشيُّ الذي شرعه الله والدين يقال اعتباراً بمن يقيمه إذ كان معناه الطاعة ( المفردات في غريب القرآن ـــ للراغب الأصفهاني ص ٤٧٢ ـــ ٤٧٣ ) .

والنحلة : أطلقها على مجموعة فرق أهل القبلة كما هو ظاهر من السياق وبخلاف ذلك ذكرها الشاطبي في الاعتصام ٢ / ١٦٦ .

﴿ ٢ ) ﴿ اتَّخَذُوا أَحْبَارُهُمْ وَرَهْبَانُهُمْ أَرِبَابًا مَن دُونَ اللهِ والمسيح بن مريم ومأأمروا إلا ليعبدوا إلها واحداً لا إله إلا هو سبحانه عما يشركون ﴾ [ التوبة : ٣١ ]

ولا جفوا عنهم كما جفت اليهود ؛ فكانوا يقتلون الأنبياء بغير حق ، ويقتلون الذين يأمرون بالقسط من الناس (١) وكلما جاءهم رسول بما لا تهوى أنفسهم كذبوا فريقاً وقتلوا فريقاً (٢).

بل المؤمنون آمنوا برسل الله وعزَّروهم ونصروهم ووقروهم وأحبوهم وأطاعوهم ، ولم يعبدوهم ولم يتخذوهم أرباباً ، كما قال تعالى : ( ماكان لبشر أن يؤتيه الله الكتاب والحكم والنبوة ثم يقول للناس كونوا عباداً لي من دون الله ولكن كونوا ربَّانيين بما كنتم تعلمون الكتاب وبما كنتم تدرسون ، ولا يأمركم أن تتخذوا الملائكة والنبيين أرباباً أيأمركم بالكفر بعد إذ أنتم مسلمون ؟ ) (٣).

\* ومن ذلك أن المؤمنين توسطوا في « المسيح » فلم يقولوا هو الله ولا ابن الله ولا الله ولا الله ولا الله ولا ثلاثة ، كما تقوله النصارى (٤) ، ولا كفروا به ، وقالوا على مريم بهتاناً عظيماً ، حتى جعلوه ولد بغية كما زعمت اليهود (٥) ، بل قالوا: هذا عبد الله ورسوله وكلمته ألقاها إلى مريم العذراء البتول وروح منه .

وكذلك المؤمنون « وسط في شرائع دين الله » فلم يحرموا على الله أن ينسخ
 ماشاء ويمحو ماشاء ويثبت ، كما قالته اليهود ، كما حكى الله تعالى ذلك عنهم

<sup>(</sup> ١ ) ﴿ وضربت عليهم الذلة والمسكنة وباؤوا بغضب من الله ذلك بأنهم كانوا يكفرون بآيات الله ويقتلون النبيين بغير الحق ﴾ البقرة : ٦١ .

<sup>﴿</sup> إِنَّ الذينَ يَكفرون بآيات الله ويقتلون النبيين بغير حق ويقتلون الذين يأمرون بالقسط من الناس فبشرهم بعذاب ألم ﴾ آل عمران : ٢١ .

<sup>(</sup>٤) ﴿ يَاأَهُلُ الْكَتَابُ لَاتَعْلُوا فِي دَيْنَكُمُ وَلَا تَقُولُوا عَلَى اللَّهُ إِلَا الْحَقَ إِنَمَا المسيح عيسى بن مريم رسول الله وكلمته ألقاها إلى مريم وروح منه فآمنوا بالله ورسوله ولا تقولوا ثلاثة انتهوا خيرًا لكم إنما الله إله واحد سبحانه أن يكون له ولد ﴾ النساء: ١٧١ .

<sup>﴿</sup> لَقَدَ كَفَرَ الدِّينَ قَالُوا إِنَّ اللهُ هُو المُسيحِ بَنْ مَرْيَمُ قُلْ فَمَنَ يُمَلُكُ مِنْ اللهُ شَيئاً إِنْ أَرَادَ أَنْ يَهَلُكُ المُسيحِ ابن مريم وأمه ومن في الأرض جميعاً ﴾ المائدة : ١٧ .

<sup>( ° ) ﴿</sup> وَبِكَفَرِهُمْ وَقُولُمْ عَلَى مَرَيْمُ بَهَاناً عَظَيْماً وَقُولُمْ إِنَا قَتَلَنَا الْمُسَيِّعِ عَيْسَى بَن مَرَيْمُ رَسُولَ الله وماقتلوه وماصلبوه ولكن شبه لهم ﴾ النساء: ١٥٦ — ١٥٧ .

بقوله: ﴿ سيقول السفهاء من الناس ماولًاهم عن قبلتهم التي كانوا عليها ﴾ (١) وبقوله: ﴿ وإذا قيل لهم : آمنوا بما أنزل الله قالوا : نؤمن بما أنزل علينا ويكفرون بما وراءه وهو الحق مصدِّقاً لما معهم ) (٢) .

ولا جوَّزوا لأكابر علمائهم وعُبَّادهم أن يغيروا دين الله ، فيأمروا بما شاؤوا وينهوا عما شاؤوا ، كما يفعله النصارى ، كما ذكر الله ذلك عنهم بقوله : ﴿ اتخذوا أحبارهم ورهبانهم أرباباً من دون الله ﴾ (٣) . قال عدي بن حاتم رضي الله عنه : قلت : يارسول الله ماعبدوهم ؟ قال : « ماعبدوهم ؛ ولكن أحلوا لهم الحرام فأطاعوهم ، وحرموا عليهم الحلال فأطاعوهم » (٤) .

والمؤمنون قالوا: لله الحلق والأمر ، فكما لا يخلق غيره لا يأمر غيره . وقالوا: سمعنا وأطعنا ؛ فأطاعوا كل ماأمر الله به . وقالوا: ( إن الله يحكم مايريد ) (٥٠) . وأما المخلوق فليس له أن يبدل أمر الحالق تعالى ولو كان عظيماً .

« وكذلك في صفات الله تعالى : فإن اليهود وصفوا الله تعالى بصفات المخلوق الناقصة ؛ فقالوا : هو فقير ونحن أغنياء (٦). وقالوا : يد الله مغلولة (٧). وقالوا : إنه

<sup>(</sup>١) البقرة : ١٤٢ . (٢) البقرة : ٩١ . (٣) التوبة : ٣١ .

<sup>(</sup>٤) قطعة من حديث عدي بن حاتم . أخرجه الترمذي في التفسير ، باب تفسير سورة التوبة ، عن عدي قال : « أما إنهم لم يكونوا يعبدونهم ولكنهم كانوا إذا أحلوا لهم شيئاً استحلوه ، وإذا حرموا عليهم شيئاً حرموه » وقال : هذا حديث غريب لا نعرفه إلا من حديث عبد السلام بن حرب ، وغطيف بن أعين ليس بمعروف في الحديث . تحفة الأحوذي : ٨ / ٤٩٢ .

وأخرجه ابن جرير الطبري في التفسير: ١٠ / ١١٤ وفيه جملة آثار عن الصحابة بنفس المعنى تقوي هذا الحديث ، وأخرجه البيهقي في السنن: ١٠ / ١١٦ .

وعزاه المباركفوري في التحفة لابن أبي حاتم وأبي الشيخ وابن مردويه . انظر تحفة الأحوذي : ٨ / ٤٩٤ ، وحسنه الألباني في غاية المرام : ص ٦ انظر النهج السديد في تخريج أحاديث تيسير العزيز الحميد ص ٥٣ ، قال الحافظ ابن كثير في التفسير ٢ / ٣٤٩ ــ ٣٥٠ : رواه أحمد والترمذي وابن جرير من طرق عن عدي بن حاتم رضى الله عنه .

<sup>(</sup> ٥ ) المائدة : ١ .

<sup>(</sup> ٦ ) « لقد سمع الله قول الذين قالوا إن الله فقير ونحن أغنياء سنكتب ماقالوا وقتلهم الأنبياء بغير حق ونقول ذوقوا عذاب الحريق ﴾ آل عمران : ١٨١ .

<sup>( ∨ ) ﴿</sup> وقالت اليهود يد الله مغلولة غلت أيديهم ولعنوا بما قالوا ، بل يداه مبسوطتان ينفق كيف يشاء ﴾ المائدة : ٦٤ .

تعب من الخلق فاستراح يوم السبت ، إلى غير ذلك(١).

والنصارى وصفوا المخلوق بصفات الحالق المختصة به ، فقالوا : إنه يخلق ويرزق ؛ ويغفر ويرحم ، ويتوب على الحلق ويثيب ويعاقب (٢) .

والمؤمنون آمنوا بالله سبحانه وتعالى ، ليس له سمي ولاند ، ولم يكن له كفواً أحد ، وليس كمثله شيع . فإنه رب العالمين وحالق كل شيع وكل ماسواه عباد ، له فقراء إليه ﴿ إِنْ كُلُّ مَنْ فِي السموات والأرض إلا آتي الرحمن عبداً . لقد أحصاهم وعدهم عداً ، وكلهم آتيه يوم القيامة فرداً ﴾ (٣) .

\* ومن ذلك أمر الحلال والحرام. فإن اليهود كما قال الله تعالى : ﴿ فبظَّلُم من

(١) هذا ماكتبوه هم بأيديهم و أسموه الكتاب المقدس فقد جاء في الفصل الثاني من سفر التكوين: (فأكملت السموات والأرض وجميع جيشها ، وفرغ الله في اليوم السابع من عمله الذي عمل واستراح في اليوم السابع من جميع عمله الذي عمل ، وبارك الله اليوم السابع وقدسه لأنه فيه استراح من جميع عمله الذي خلقه الله ليصنعه ) [ سفر التكوين ــ فصل: ٢ وقم ١ ــ ٣ ص ١٠ ] ( ... ستة أيام يصنع فيها عمل أما اليوم السابع ففيه سبت عطلة مقدسة للرب لأنه في ستة أيام صنع الرب السماء والأرض وفي اليوم السابع استراح وتنفس ) [ سفر الحروج ــ فصل: ٣١ رقم: ١٦ ــ ١٧ .

وليس عند اليهود خطيئة أعظم من عدم حفظ يوم السبت إلا عبادة الأوثان. والسبت هو شباث (SHABATH) في العبرانية بمعنى راحة لأن الله تعالى استراح فيه وأمر عباده بالاستراحة فيه ، حيث يقولون: إن الإنسان ند لله وشريك له في خلق الكون ، فالله عمل ثم استراح والإنسان يعمل دوره في الحلق ثم عليه أن يستريح!! ولعل تسمية هذا اليوم ، بل لعل العادة نفسها قد جاءت من البابليين فقد كان هؤلاء يطلقون على أيام الصوم وأيام الدعاء ( شبتو ) . [ انظر اليهودية لأحمد شلبي ص ٣٠٨ وقد أشار إلى المراجع هناك] .

وعن العقيدة عند اليهود وفي أسفارهم وماحكاه الله تعالى عن انحرافهم في فهم الذات الإلهية وتصورهم لها ومافيها من لوثات وثنية وانحرافات . انظر :

ـــ الأسفار المقدسة في الأديان السابقة للإسلام: د. على عبد الواحد وافي ص ٢٣ ـــ ٣٥ وقد أشار إلى المراجع.

ــ خصائص التصور الإسلامي : للاستاذ سيد قطب ص ٢٩ ــ ٣٣ .

ـــ الأسفار المقدسة قبل الإسلام : د . صابر طعيمة ص ١٠٩ ــ ١٥٦ .

 <sup>(</sup> ٢ ) لشيخ الإسلام كتاب ضخم في الرد على النصارى ، طبع في أربع مجلدات بمطبعة المدني بالقاهرة هو :
 الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح .

<sup>(</sup> ٣ ) مريم : ٩٣ 🗕 ٩٥ .

الذين هادوا حرمنا عليهم طيبات أحلت لهم كه (۱) ؛ فلا يأكلون ذوات الظفر ، مثل الإبل والبط . ولاشحم الثَّرْب (۲) والكليتين ؛ ولا الجدي في لبن أمه . إلى غير ذلك مما حرم عليهم من الطعام واللباس وغيرهما (۱) ؛ حتى قيل : إن المحرمات عليهم ثلاثمائة وستون نوعاً . والواجب عليهم مئتان وثمانية وأربعون أمراً وكذلك شدد عليهم في النجاسة حتى لا يؤاكلوا الحائض ولا يجامعوها في البيوت (٤) .

وأما النصارى فاستحلوا الخبائث وجميع المحرمات، وباشروا جميع النجاسات، وإنما قال لهم المسيح، ( وَلِأُحِلَّ لكم بعض الذي حُرِّم عليكم) (٥) ولهذا قال تعالى: ﴿ قاتلوا الذين لا يؤمنون بالله ولا باليوم الآخر ولا

<sup>( 1 )</sup> النساء: ١٦٠ . قال ابن كثير رحمه الله: « يخبر تعالى أنه بسبب ظلم اليهود بما ارتكبوه من الذنوب العظيمة حرم عليهم طيبات كان أحلها لهم » كما قال ابن أبي حاتم بسنده عن عمرو قال: قرأ ابن عباس: طيبات كانت أحلت لهم .

وهذا التحريم قد يكون قدرياً بمعنى أنه تعالى قيضهم لأن تأولوا في كتابهم وحرفوا وبدلوا أشياء كانت حلالا لهم فحرموها على أنفسهم تشديداً منهم على أنفسهم وتضييقاً وتنطعاً ، ويحتمل أن يكون شرعياً ، بمعنى أنه تعالى حرم عليهم في التوراة أشياء كانت حلالاً لهم قبل ذلك كما قال تعالى : ﴿ كل الطعام كان حلاً لبني اسرائيل إلا ماحرم اسرائيل على نفسه من قبل أن تنزل التوراة ﴾ والمراد أن جميع الأطعمة كانت حلالاً لهم من قبل أن تنزل التوراة ماعدا ماكان حرم اسرائيل على نفسه من لحوم الإبل وألبانها . ثم إنه تعالى حرم أشياء كثيرة في التوراة كما قال : ﴿ وعلى الذين هادوا حرمنا كل ذي ظفر ومن البقر والغنم حرمنا عليهم شحومهما إلا ماحملت ظهورهما أو الحوايا أو مااختلط بعظم ذلك جزيناهم ببغيهم وإنا لصادقون ﴾ [ الأنعام : ١٤٦ ﴾ .

أي إنما حرمنا عليهم ذلك لأنهم يستحقون ذلك بسبب بغيهم وطغيانهم ومخالفتهم رسولهم واختلافهم عليه ولذلك قال: « فبظلم من الذين هادوا حرمنا عليهم طيبات أحلت لهم وبصدهم عن سبيل الله كثيراً » تفسير ابن كثير: ١ / ٥٨٥ .

<sup>(</sup> ٢ ) الثّرب: وزان فَلْس: شحم رقيق على الكرش والأمعاء، نقل ابن جرير في التفسير: ٨ / ٧٤ عن السدي قال: في قوله تعالى ﴿ حرمنا عليهم شحومهما ﴾ قال: التّرب وشحم الكليتين وكانت اليهود تقول إنما حرمه إسرائيل فنحن نحرمه.

<sup>(</sup>٣) قال ابن جرير: يقول الله تعالى: ( وحرمنا على اليهود كل ذي ظفر وهو من البهائم والطير مالم يكن مشقوق الأصابع كالإبل والأنعام والاوز والبط. فعن ابن عباس رضي الله عنهما وعن مجالد وابن أبي نجيح هو: البعير والنعامة ونحو ذلك من الدواب ، وعن سعيد: هو ليس الذي بمنفرج الأصابع ، ومنه الديك. وعن قتادة: هو البعير والنعامة وماأشبهه من الطير والحيتان وكل شئ ليس بمشقوق الأصابع). [ تفسير ابن جرير الطيري: ٨ / ٧٧ — ٧٤ وانظر ابن كثير: ٢ / ١٨٥ — ١٨٦ .

<sup>(</sup> ٤ ) أي لايساكنونها في البيت تحت سقف واحد .

<sup>(</sup> ٥ ) آل عمران : ٥٠ .

يحرِّمون ماحرم الله ورسوله ولا يدينون دين الحق ، من الذين أوتوا الكِتاب حتى يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون ﴾(١) .

وأما المؤمنون فكما نعتهم الله به في قوله: ﴿ ورحمتي وسعتْ كل شيء ، فسأكتبها للذين يتبعون الزكاة والذين هم بآياتنا يؤمنون ، الذين يتبعون الرسول النبي الأمي الذي يجدونه مكتوباً عندهم في التوراة والإنجيل ، يأمرهم بالمعروف وينهاهم عن المنكر ويحل لهم الطيبات ويحرم عليهم الخبائث ، ويضع عنهم إصرهم والأغلال التي كانت عليهم فالذين آمنوا به وعزَّروه ونصروه واتبعوا النور الذي أنزل معه أولئك هم المفلحون ﴾ (٢) .

وهذا باب يطول وصفه .

## أهل السنة والجماعة وسط في الفرق :

وهكذا أهل السنة والجماعة في الفرق:

نهم في « باب أسماء الله وآياته وصفاته » وسط بين « أهل التعطيل »(7) الذين يلحدون في أسماء الله وآياته ، ويعطلون حقائق مائعَتَ الله به نفسه ؛ حتى

<sup>(</sup>٣) المعطّلة: هم الذين يجحدون صفات الله سبحانه، وينكرون قيامها بذاته، وينفون مادلت عليه من صفات الكمال فهي تجمع فرقاً كثيرة.

وأول من قال بالتعطيل في الإسلام: الجعد بن درهم، وتلقاه عنه الجهم بن صفوان.

والتعطيل ثلاثة أقسام كما ذكره ابن القيم رحمه الله :

الأول: تعطيل المصنوع من صانعه ، كتعطيل الفلاسفة الذين زعموا قدم هذه المخلوقات وأنها تتصرف بطبيعتها .

الثاني: تعطيل الصانع من كاله المقدس بتعطيل أسمائه وصفاته ، كتعطيل الجهمية وأشباههم من المعتزلة وغيرهم .

الثالث: تعطيل حق معاملته بترك عبادته ، أو عبادة غيره معه .

وللإمام أحمد بن حنبل كتاب ( الرد على الجهمية والزنادقة فيما شكُّوا فيه من متشابه القرآن وتأولوه على غير تأويله ) . وللإمام ابن القيم ( الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة ) وقد اختصره الشيخ محمد الموصلي ، وله أيضاً ( اجتماع الجيوش الإسلامية على غزو المعطلة والجهمية ) وكلها مطبوعة .

يشبهوه بالعدم والموات ، وبين « أهل التمثيل (1) الذين يضربون له الأمثال ويشبهونه بالمخلوقات .

فيؤمن أهل السنة والجماعة بما وصف الله به نفسه وماوصفه به رسوله عَلَيْكُم ؛ من غير تحريف ولا تعطيل (٢) ومن غير تكييف وتمثيل (٣).

( ١ ) التمثيل : هو التشبيه يقال : مثّل الشيّ بالشي : سواه به وشبهه به وجعله مثله وعلى مثاله ؛ فالشبيه والنظير والمثيل : ألفاظ متقاربة .

فلا تمثل صفاته سبحانه بصفات خلقه ، فإنه لامثل له ولا شبه له ولا نظير ، لافي ذاته وأسمائه ولا في صفاته وأسمائه ولا في صفاته وأفعاله ، كما قال تعالى : « ليس كمثله شي وهو السميع البصير » .

والتشبيه ينقسم إلى قسمين:

الأول : تشبيه المخلوق بالحالق كتشبيه النصارى عيسى بالله وكتشبيه العزير وتشبيه المشركين أصنامهم بالله . الثاني : تشبيه الخالق بالمخلوق : كقول المشبهه لله يد كأيدينا وسمع كأسماعنا ... وكل مشبه معطل .

وبالعكس قال شيخ الإسلام في الحموية: وكل واحد من فريقي التعطيل والتمثيل جامع بين التعطيل التمثيل:

أما المعطلون: فإنهم لم يفهموا من أسماء الله وصفاته إلا ماهو اللائق بالمخلوق، ثم شرعوا في نفي تلك المفهوم من المعطيل والتمثيل، مثلوا أولاً وعطلوا آخراً، وهذا تشبيه وتمثيل منهم للمفهوم من اسمائه وصفاته بالمفهوم من أسماء خلقه وصفاتهم، وتعطيل لما يستحقه هو سبحانه من الأسماء والصفات اللائقة بالله سبحانه وتعالى . انظر مجموع الفتاوى: ٥ / ٢٧ .

 ( ٢ ) التحريف في الأصل مأخوذ من قولهم: حرفت الشئ عن وجهه حرفاً ، ( من باب ضرب ) إذا أملته وغيرته ، والتشديد للمبالغة .

وتحريف الكلام : إمالته عن المعنى المتبادر منه إلى معنى آخر ، لايدل عليه اللفظ إلا باحتمال مرجوح ، فلابد من قرينة تبين أنه المراد .

والفرق بين التحريف والتعطيل: أن التعطيل نفي للمعنى الحق الذي دل عليه الكتاب والسنة ، وأما التحريف: فهو تفسير النصوص بالمعاني الباطلة التي لا تدل عليها .

والنسبة بينهما العموم والجصوص المطلق، فإن التعطيل أعم مطلقاً من التحريف، بمعنى: أنه كلما وجد التحريف وجد التعطيل دون العكس. وبذلك يوجدان معاً فيمن أثبت المعنى الباطل ونفى المعنى الحق ، ويوجد التعطيل بدون التحريف فيمن نفى الصفات الواردة في الكتاب والسنة، وزعم أن ظاهرها غير مراد ولكنه لم يعين لها معنى آخر وهو مايسمونه: التفويض. [ انظر شرح العقيدة الواسطية للشيخ محمد خليل هراس ص ٢١ - ٢٢].

( ٣ ) التكييف هو تعيين كنه الصفة يقال : كيَّف الشيئ : أي جعل له كيفية معلومة ، وكيفية الشئ صفته وحاله فالتكييف : تعيين كنه الصفة وكيفيتها وهذا مما استأثر الله به ، فلا سبيل إلى الوصول إليه إذ الصفة تابعة للموصوف فكما لايعلم كيف هو إلا هو فكذلك صفاته ، فالصفات يُحذى فيها حذو الذات ، وقد سئل الإمام مالك رحمه الله تعالى فقيل له : ( الرحمن على العرش استوى ) كيف استوى ؟ فقال : الاستواء معلوم والكيف =

○ وهم في « باب خلقه وأمره » وسط بين المكذبين بقدرة الله ؛ الذين لايؤمنون بقدرته الكاملة ومشيئته الشاملة وخلقه لكل شيء ؛ وبين المفسدين لدين الله الذين يجعلون العبد ليس له مشيئة ولا قدرة ولا عمل . فيعطلون الأمر والنهي والثواب والعقاب ، فيصيرون بمنزلة المشركين الذين قالوا : ﴿ لو شاء الله ماأشركنا ولا آباؤنا ولا حرمنا من شيء ﴾(١) .

فيؤمن أهل السنة بأن الله على كل شيء قدير . فيقدر أن يهدي العباد ويقلّب قلوبهم ، وأنه ماشاء الله كان ومالم يشأ لم يكن . فلا يكون في ملكه مالا يريد ولا يعجز عن إنفاذ مراده ، وأنه خالق كل شيء من الأعيان والصفات والحركات .

ويؤمنون أن العبد له قدرة ومشيئة وعمل ، وأنه مختار ، ولا يسمونه مجبوراً ؛ إذ المجبور من أكره على خلاف احتياره ، والله سبحانه جعل العبد مختاراً لما يفعله فهو مختار مريد ، والله خالقه وخالق اختياره ، وهذا ليس له نظير . فإن الله ليس كمثله شيء لافي ذاته ولا في صفاته ولا في أفعاله .

○ وهم في « باب الاسماء والاحكام والوعد والوعيد » وسط بين الوعيدية ؛ الذين يجعلون أهل الكبائر من المسلمين مخلدين في النار ، ويخرجونهم من الإيمان بالكلية ، ويكذبون بشفاعة النبي عليه . وبين المرجئة الذين يقولون : إيمان الفساق مثل إيمان الأنبياء ، والأعمال الصالحة ليست من الدين والإيمان . ويكذّبون بالوعيد

<sup>=</sup> مجهول ، والايمان به واجب ، والسؤال عنه بدعة ، وكذلك روي عن ربيعة نحو من هذه الاجابة . وكذلك روي عن أم سلمة زوج النبي عليه .

انظر : التنبيهات السنية على العقيدة الواسطية ـ للشيخ عبد العزيز الرشيد ص ٢٤.

والفرق بين التكييف والتمثيل: أن التكييف: هو اعتقاد أن صفات الله تعالى على كيفية كذا أو يسأل عنها بكيف.

وأما التمثيل: فهو اعتقاد أنها مثل صفات المخلوقين.

وليس المراد من قوله من غير كيف: أنهم بنفون الكيف مطلقاً ، فإن كل شئ لابد أن يكون على كيفية ما ، ولكن المراد أنهم ينفون علمهم بالكيف إذ لايعلم كيفية ذاته وصفاته إلا هو سبحانه .

انظر: شرح العقيدة الواسطية للهراس ص٢٦ ــ ٢٣ والتنبيهات السنية ص ٢٤.

<sup>(</sup>١) الأنعام : ١٤٨ .

والعقاب بالكلية.

فيؤمن أهل السنة والجماعة بأن فساق المسلمين معهم بعض الإيمان وأصله ، وليس معهم جميع الإيمان الواجب الذي يستوجبون به الجنة ، وأنهم لا يخلدون في النار . بل يخرج منها من كان في قلبه مثقال حبة من إيمان أو مثقال خردلة من إيمان ، وأن النبي عَيْضَةً ادَّخر شفاعته لأهل الكبائر من أمته .

وهم أيضاً في «أصحاب رسول الله » عَلَيْكُ ورضي عنهم وسط بين الغالية » الذين يغالون في على رضي الله عنه ، فيفضلونه على أبي بكر وعمر رضي الله عنهما ويعتقدون أنه الإمام المعصوم دونهما ، وأن الصحابة ظلموا وفسقوا ، وكفروا الأمة بعدهم كذلك ، وربما جعلوه نبياً أو إلهاً ، وبين الجافية الذين يعتقدون كفره ، وكفر عثمان رضي الله عنهما ، ويستحلون دماءهما ودماء من تولاهما . ويستحبون سبعلى وعثمان ونحوهما ، ويقدحون في خلافة على رضي الله عنه وإمامته (١) .

○ وكذلك في سائر «أبواب السنة» هم وسط. لأنهم متمسكون بكتاب الله وسنة رسوله عَلَيْكُ . ومااتفق عليه السابقون الأولون من المهاجرين والأنصار والذين اتبعوهم بإحسان .

#### فصـــــــل

#### إشادة وتذكير:

وأنتم \_ أصلحكم الله \_ قد منَّ الله عليكم بالانتساب إلى الإسلام الذي هو دين الله ، وعافاكم الله مما ابتلى به من خرج عن الإسلام من المشركين وأهل الكتاب . والإسلام أعظم النعم وأجلها ، فإن الله لايقبل من أحد ديناً سواه ﴿ ومن يبتغ غير الإسلام ديناً فلن يقبل منه وهو في الآخرة من الخاسرين ﴾(١) .

وعافاكم الله بانتسابكم إلى السنة من أكثر البدع المضلة ، مثل كثير من بدع الروافض (٢) والجهمية (٣) والخوارج (٤) والقدرية (٥) ، بحيث جعل عندكم من البغض

<sup>(</sup>١) آل عمران: ٨٥.

<sup>(</sup>٢) الرافضة تطلق كلمة الرافضة على معنيين عام وخاص: فقد كانت تطلق على أتباع زيد بن على بن الحسين بن على بن أبي طالب ، فقد خرج على هشام بن عبد الملك ، فطعن عسكره في أبي بكر فمنعهم من ذلك ، ولم يبق معه إلا مئتا فارس ، فقال لهم: رفضتموني ؟ قالوا: نعم فبقي عليهم هذا الاسم: [ اعتقادات فق المسلمين والمشركين للرازي ص٥٦ ] وقيل: أطلق عليهم هذا الاسم لأنهم رفضوا زيد بن على لما سألوه عن رأيه في أبي بكر وعمر رضي الله عنهما وطلبوا إليه أن يتبرأ منهما ، فأثنى عليهما خيراً وقال: ماسمعت أبي يقول فهما إلا خيراً وقد كانا وزيرى جدى ، فلا أتبرأ منهما ، فرفضوه وتفرقوا عنه لذلك فقال لهم: رفضتموني ؟ فأطلق عليهم من ذلك الوقت اسم الرافضة. [ انظر: الفرق بين الفرق للبغدادي وتعليق الشيخ محمد محي الدين عبد الحميد عليه . ص ٢١ ، مقالات الإسلاميين ــ للأشعري ٢ / ٨٨ ومابعدها ] .

ثم أطلقت الرافضة على فرق الشيعة وعلى هذا أطلقها البغدادي في الفرق بين الفرق ، وبهذا المعنى استعملها شيخ الاسلام ابن تيمية في رده عليهم ، في مواطن كثيرة من كتبه وفتاواه ، فقد ذكر كثيراً من حماقات الشيعة في منهاج السنة عما يتفق مع ماجاء في هذه الرسالة . [ انظر منهاج السنة النبوية : ١ / ١٣ ومابعدها ] .

<sup>(</sup>٣) الجهمية: اتباع جهم بن صفوان الراسبي الترمذي ، الضال المبتدع ، قال جهم وأتباعه: إن الجنة والنار تفنيان وتبيدان بعد دخول أهلهما حتى لايقى موجود سوى الله . وزعم أن الإيمان هو المعرفة بالله تعالى فقط ، وأن الكفر: هو الجهل بالله فقط ، وأن الله تعالى محدث وعلمه محدث ، وأنه لافعل لأحد غير الله تعالى ، وامتنع من وصف الله بأنه موجود ، وكان يقول: إن الله تعالى لا يوصف بثي عما يوصف به العباد فلا يجوز أن يقال في حقه: إنه حي أو عالم أو مريد ... [ وعن جهم والجهمية انظر: اعتقادات فرق المسلمين ص ٦٨ ، الفرق بين الفرق ص ٢١١ ــ ٢١٢ ، تعريفات الجرجاني ١٠٨ ، والتبصير في الدين للاسفرايني ص =

لمن يكذب بأسماء الله وصفاته ، وقضائه وقدره ، أو يسبُّ أصحاب رسول الله على من أنعم عليه ماهو من طريقة أهل السنة والجماعة ، وهذا من أكبر نعم الله على من أنعم عليه بذلك ، فإن هذا من تمام الإيمان وكال الدين ولهذا كثر فيكم من أهل الصلاح والدين وأهل القتال المجاهدين مالا يوجد مثله في طوائف المبتدعين ، ومازال في عساكر المسلمين المنصورة وجنود الله المؤيَّدة منكم من يؤيد الله به الدين ، ويعز به المؤمنين .

وللخوارج أسماء شتى منها: المحكمة والشراة ، الحرورية ، النواصب ، المارقة ، وهم فرق شتى تبلغ العشرين فرقة ، أصوفها هي المحكمة الأولى والأزارقة والنجدات والصفرية والعجارده .. ومن مبادئهم التي تجمعهم: إكفار على وعثمان وأصحاب الجمل والحكمين ومن رضي بالتحكم وصوب الحكمين أو أحدهما ، والحروج عن السلطان الجائر ، وأن مرتكب الكبيرة كافر . [ انظر بالتفصيل: مقالات الاسلاميين: ١ / ٥٦ ، الفرق بين الفرق ص ٧٧ ــ ١٠٩ ، الملل والنحل: ١ / ١٥٤ ــ ١٨٥ ، اعتقادات فرق المسلمين ص ٢٥ ــ ٢٦ ، تاريخ المذاهب الاسلامية لأبي زهرة ص ٢٠ ــ ٧٩ ، الأديان والفرق والمذاهب لعبد القادر شيبة الحمد ص ١٠٣ ــ ١٤٤ .

( ٥ ) القدرية : وهم الذين ينفون القدر فيقولون : لاقدر والأمر أنف ، ويزعمون أن كل عبد خالق لفعله ، فالأمور يستأنف العلم بها ، وتستأنف العلم بالنالي ارادتها ، وكأبهم بهذا ينفون الارادة الأزلية والعلم الأزلي القديم ليخرجوا فعل الانسان عن نطاق قدرة الحلاق العليم ، ولا يرون الكفر والمعاصي بتقدير الله تعالى : وقد نسبوا للقدر مع أنهم من نفاته ، فهم قد نُسبوا إلى ضد مايقولون ، وقيل سموا بذلك لأنهم نفوا القدر عن الله وأثبتوه للعبد ، وقد جاءت نصوص كثيرة بتسميتهم مجوس هذه الأمة ، ويرجع كثير من المؤرخين أصول هذه البدعة إلى المجوسية وإلى رجل من أهل العراق كان نصرانياً فأسلم ثم تنصر وأخذ عنه معبد الجهني وغيلان الدمشقي وهما أول من قال رجل من أهل البدعة . [ انظر تعريفات الجرجاني : ٢٢٢ ، الفِصل لابن حزم : ٣ / ٢٢ ومابعدها ، شرح أصول اعتقاد أهل السنة : ١ / ٢٣ ـ ٢٥ من مقدمة المحقق ، تاريخ المذاهب الاسلامية : ١ / ٢٣ ـ ٢٥ من مقدمة المحقق ، تاريخ المذاهب الاسلامية : ١ / ٢٣ ـ ٢٥ من مقدمة المحقق ، تاريخ المذاهب الاسلامية : ١ / ٢٣ ـ ٢٥ من مقدمة المحقق ، تاريخ المذاهب الاسلامية : ١ / ٢٣ ـ ٢٥ ومابعدها ) .

وعن تسميتهم بمجوس هذه الأمة : انظر : الشريعة للآجري : ١٤٩ ـــ ١٩٤ ، شرح أصول اعتقاد أهل السنة ٤ / ٥٣٤ ومابعدها .

<sup>=</sup> ١٠٧ ــ ١٠٨ ، الملل والنحل للشهرستاني بهامش الفِصَل ١ / ١٠٩ ــ ١١٢ ، ميزان الاعتدال : ١ / ٢٦٦ . ولشيخ الإسلام ردود كثيرة عليهم منها كتابه الضخم : بيان تلبيس الجهمية بتأسيس بدعهم الكلامية ، جزءان ] .

<sup>(</sup>٤) الخوارج: هم الذين خرجوا على سيدنا على رضي الله عنه بعد التحكيم لأنه قبل التحكيم، وهم الذين حملوه على التحكيم وقالوا: القوم يدعوننا إلى كتاب الله وأنت تدعونا إلى السيف؟ ولما قبل على ذلك قالوا، إنك كفرت لأنك حكمت الرجال.

وفي أهل الزهادة والعبادة منكم من له الأحوال الزكية والطريقة المرضية ، وله المكاشفات والتصرفات (١) .

وفيكم من أولياء الله المتقين من له لسان صدق في العالمين ، فإن قدماء المشايخ الذين كانوا فيكم ، مثل الملقب بشيخ الإسلام « أبي الحسن على بن أحمد بن يوسف القرشي الهكاري » (٢) وبعده الشيخ العارف القدوة « عدي بن مسافر الأموي » ومن سلك سبيلهما ، فيهم من الفضل والدين والصلاح والاتباع للسنة ماعظم الله به أقدارهم ، ورفع به منارهم .

والشيخ «عدي » قدس الله روحه كان من أفاضل عباد الله الصالحين وأكابر المشايخ المتبعين ، وله من الأحوال الزكية والمناقب العلية مايعرفه أهل المعرفة بذلك . وله في الأمة صيت مشهور ولسان اصدق مذكور ، وعقيدته المحفوظة عنه لم يخرج فيها عن عقيدة من تقدمه من المشايخ الذين سلك سبيلهم ، كالشيخ الإمام الصالح « أبي الفرج عبد الواحد بن محمد بن على الأنصاري الشيرازي ، ثم

<sup>(</sup>١) الأحوال ، عند من عرف عنهم التصوف هي : المواهب الفائضة على العبد من ربه ، إما واردة عليه ميراثاً لعمل الصالح ، المزكي للنفس ، المصفي للقلب ، وإما نازلة من الحق امتناناً محضاً ، وإنما سميت أحوالاً : لتحول العبد بها من الرسوم الخلقية ودركات البعد إلى الصفات الخفية ودرجات القرب ، وهو معنى الترقي . [ انظر : اصطلاحات الصوفية للقاشاني ص ٢٦] .

والطريقة هي : السَّيْر بالسَّيْر المختصة بالسالكين إلى الله ، من قطع المنازل والترقي في المقامات [ المرجع السابق ص ٦٥ ] .

والكشف: في اللغة هو: رفع الحجاب، وفي اصطلاحهم هو الاطلاع على ماوراء الحجاب من المعاني الغيبية والأمور الحقيقية، وجوداً وشهوداً التعريفات للجرجاني ص ٢٣٧].

<sup>(</sup>٢) الهكاري: شيخ الإسلام أبو الحسن ، علي بن أحمد بن يوسف الأموي السفياني الهكاري . رحل وسمع بمصر من ابن نظيف الفراء ، وببغداد من ابن بشران . قال ابن منده: قدم علينا وكان صاحب صلاة وعبادة واجتهاد من كبراء الصوفية ، وقال ابن عساكر لم يكن موثقاً في روايته ، وقال ابن النجار: متهم بوضع الحديث وتركيب الأسانيد . كانت ولادته سنة تسع وأربعمئة وتوفي في أول المحرم سنة ست وثمانين وأربعمئة بالهكارية .

واله كاري: بفتح الهاء وتشديد الكاف وبعد الألف راء \_ نسبة إلى قبيلة من الأكراد لهم معاقل وحصون وقرى من بلاد الموصل، من جهتها الشرقية . [ انظر : وفيات الأعيان : ٣ / ٣٤٥ ، ميزان الاعتدال : ٣ / ١٢٢ ، البداية والنهاية : ١٢ / ١٤٥ ، سير اعلام النبلاء : ١٩ / ٦٧ \_ ٦٩ ، شذرات الذهب : ٣ / ٣٧٨ \_ ٣٧٩ ] .

« الدمشقى »(١) وكشيخ الإسلام « الهكاري » ونحوهما .

وهؤلاء المشايخ لم يخرجوا في الأصول الكبار عن أصول «أهل السنة والجماعة » بل كان لهم من الترغيب في أصول أهل السنة والدعاء إليها والحرص على نشرها ومنابذة من خالفها مع الدين والفضل والصلاح مارفع الله به أقدارهم ، وأعلى منارهم ، وغالب مايقولون في أصولها الكبار جيد ، مع أنه لابد وأن يوجد في كلامهم وكلام نظرائهم — من المسائل المرجوحة والدلائل الضعيفة ؛ كأحاديث لاتثبت ، ومقاييس لا تطرد — مايعرفه أهل البصية .

وذلك أن كل أحد يؤخذ من قوله ويترك إلا رسول الله عَلَيْكُ لاسيما المتأخرون من الأمة الذين لم يُحْكِموا معرفة الكتاب والسنة ، والفقه فيهما ، ويميزوا بين صحيح الأحاديث وسقيمها وناتج المقاييس وعقيمها ، مع مايضم إلى ذلك من غلبة الأهواء ، وكارة الآراء . وتغلظ الاختلاف والافتراق ، وحصول العداوة والشقاق .

فإن هذه الأسباب ونحوها مما يوجب « قوة الجهل والظلم » اللذين نعت الله بهما الإنسان في قوله : ﴿ وحملها الإنسان إنه كان ظلوماً جهولا ﴾ (٢) فإذا من الله على الإنسان بالعلم والعدل أنقذه من هذا الضلال ، وقد قال سبحانه : ﴿ والعصر إن الإنسان لفي خسر . إلا الذين آمنوا وعملوا الصالحات وتواصوا بالحق وتواصوا بالصبر ﴾ (٣) ، وقد قال تعالى : ﴿ وجعلنا منهم أئمة يهدون بأمرنا لما صبروا وكانوا بآياتنا يوقنون ﴾ (٤) .

<sup>(</sup>١) الدمشقي: عبد الواحد بن محمد بن على الشيرازي ثم المقدسي ثم الدمشقي ، أبو الفرج الأنصاري السعدي العبادي الحزرجي: شيخ الشام في وقته ، حنبلي أصله من شيراز تفقه ببغداد وسكن بيت المقدس واستقر في دمشق ونشر مذهب الإمام ابن حنبل ، من كتبه (المنتخب) في الفقة مجلدان و(المبهج) و(الايضاح) و(النبصرة) في أصول الدين . توفي بدمشق سنة ست وثمانين وأربعمائة وكانت ذريته فيها تعرف ببيت ابن الحنبلي [انظر مختصر طبقات الحنابلة: ٤٠١ ـ ٤٠٠ ، شذرات الذهب: ٣ / ٣٧٨ ، الأعلام: ٤ / ٢٧٧ .

<sup>(</sup>٢) الأحزاب: ٧٢. (٣) سورة العصر. (٤) سورة السجدة: ٢٤.

## سبيل النجاة:

وأنتم تعلمون \_\_ أصلحكم الله \_ أن « السنة » التي يجب اتباعها ، ويحمد أهلها ويُذَمُّ من خالفها : هي سنة رسول الله عليلية : في أمور الاعتقادات ، وأمور العبادات ، وسائر أمور الديانات . وذلك إنما يعرف بمعرفة أحاديث النبي عليلية الثابتة عنه في أقواله وأفعاله ، وماتركه من قول وعمل . ثم ماكان عليه السابقون والتابعون لهم باحسان .

وذلك « في دواوين الإسلام المعروفة » : مثل صحيحي البخاري ومسلم ، وكتب السنن . مثل سنن أبي داوود ، والنسائي ، وجامع الترمذي ، وموطأ الإمام مالك ، ومثل المسانيد المعروفة ؛ مثل مسند الإمام أحمد وغيره . ويوجد في كتب « التفاسير » و « المغازي » وسائر « كتب الحديث » مجملها وأجزائها من الآثار مايستدل ببعضها على بعض . وهذا أمر قد أقام الله له من أهل المعرفة من اعتنى به حتى حفظ الله الدين على أهله .

وقد جمع طوائف من العلماء الأحاديث والآثار المروية في أبواب «عقائد أهل السنة » مثل : حماد بن سلمة (١) وعبد الرحمن بن مهدي (٢) ، وعبد الله بن عبد الرحمن الدارمي (١) ، وغيرهم في طبقتهم .

<sup>(</sup>١) حماد بن سلمة بن دينار البصري الرَّبعي بالولاء ، أبو سلمة ، مفتي البصرة ، وأحد رجال الحديث ، ومن النحاة ، كان حافظاً ثقة مأموناً إلا أنه لما كبر ساء حفظه فتركه البخاري ، ونقل الذهبي : كان حماد إماماً في العربية فقيهاً فصيحاً مفوهاً شديداً على المبتدعة ، له تآليف . وقال ابن ناصر الدين : هو أول من صنف التصانيف المرضية ، توفي سنة سبع وستين ومئة (تهذيب التهذيب ٣ / ١١ - ١٤) .

<sup>(</sup>٢) عبد الرحمن بن مهدي بن حسان العنبري مولاهم ، أبو سعيد البصري ، من كبار حفاظ الحديث وله فيه تصانيف ، حدَّث ببغداد ، قال الشافعي ، لا أعرف له نظيراً في الدنيا . وقال ابن المديني : مارأيت أعلم منه . مولده بالبصرة سنة خمس وثلاثين ومئة ووفاته بها سنة ثمان وتسعين ومئة . ( تهذيب التهذيب : ٦ / ٢٥٠ ، حلية الأولياء : ٩ / ٣ ، تاريخ بغداد : ١٠ / ٢٤٠ ) .

<sup>(</sup>٣) عبد الله بن عبد الرحمن بن الفضل بن بهرام التميمي الدارمي السمرقندي أبو محمد ، من حفاظ الحديث ، ولي قضاء سمرقند فقضى قضية واحدة واستعفى فاعفى ، وهو صاحب السنن ، وله المسند في الحديث والثلاثيات ، ولد عام إحدى وثمانين ومئة وتوفي عام خمس وخمسين ومئتين (تهذيب التهذيب : ٥ / ٢٩٤ ، الأعلام : ٤ / ٩٥ ) .

<sup>(</sup>٤) عثان بن سعيد بن خالد الدارمي السجستاني ، أبو سعيد ، محدث هراة ، له تصانيف في الرد على =

ومثلها مابوّب عليه البخاري ، وأبو داود ، والنّسائي ، وابن ماجه وغيرهم في كتبهم .

ومثل مصنفات أبي بكر الأثرم (١)، وعبد الله بن أحمد (٢)، وأبي بكر الخُلال (٣) وأبي القاسم الطبراني (٤)، وأبي الشيخ الأصبهاني (٥)، وأبي بكر

الجهمية منها: ( النقض على بشر المريسي ) وله مسند كبير ، كانت ولادته سنة معتين ووفاته في هراة سنة ثمانين ومعتين ( الاعلام : ٤ / ٢٠٥ - ٢٠٦ ) .

<sup>(</sup>١) أحمد بن محمد بن هانئ الطائي ، ويقال الكلبي ، الأثرم ، الاسكافي ، أبوبكر من حفاظ الحديث ، نقل عن الإمام أحمد مسائل كثيرة وصنفها ورتبها ، له كتاب في (علل الحديث) وآخر في (السنن) توفي سنة إحدى وستين ومعين . (مختصر طبقات الحنابلة: ص ٣٧ ــ ٣٩ ، تاريخ بغداد: ٥ / ١١٠ ، الأعلام: ١ / ٢٠٥ ) .

<sup>(</sup> ٢ ) عبد الله بن الإمام أحمد بن محمد بن حنبل الشيباني البغدادي ، أبو عبد الرحمن ، حافظ للحديث ، له ( ٢ ) عبل كتاب الزهد لأبيه و( زوائد المسند ) و( مسند أهل البيت ) ولد سنة ثلاث عشرة ومتتين وتوفي سنة تسعين ومتتين ( عهذيب التهذيب : ٥ / ١٤١ ، مختصر طبقات الحنابلة ص ١٣١ — ١٣٤ ، الأعلام : ٤ / ٦٥ ) .

<sup>(</sup>٣) أحمد بن محمد بن هارون ، أبوبكر الحلال ، مفسر ، عالم بالحديث واللغة ، من كبار الحنابلة ، من أهل بغداد ، من مصنفاته : ( تفسير الغريب ، وطبقات أصحاب ابن حنبل ، والسنة ، والجامع لعلوم الإمام أحمد ) توفي سنة إحدى عشرة وثلاثمئة . ( مختصر طبقات الحنابلة ص ٢٩٥ ــ ٢٩٧ ، البداية والنهاية : الحمد ) . المداية والنهاية : ١ ٢٠٦ / .

<sup>(</sup> ٤ ) سليمان بن أحمد بن أيوب بن مطير ، اللخمي الشامي ، أبو القاسم ، من كبار المحدثين ، أصله من طبرية الشام وإليها نسبته ، ولد بعكا سنة ستين ومتين ورحل إلى الحجاز واليمن ومصر والعراق وفارس والجزيرة ، وتوفي بأصفهان سنة ستين وثلاثمتة له ثلاثة معاجم في الحديث ، والأوائل ودلائل النبوة وغيرها ) وفيات الأعيان : ٢ / ٢٠ ، الأعلام : ٣ / ٢١١ .

<sup>(</sup> o ) عبد الله بن محمد بن جعفر بن حبان الأصبهاني ، أبو محمد ، من حفاظ الحديث العلماء برجاله ، ويقال له : أبو الشيخ ونسبته إلى جده حبان ، له تصانيف منها : ( طبقات المحدثين بأصبهان والواردين عليها ، وأخلاق النبي وآدابه ، وكتاب السنة ، والعظمة ) ولد سنة أربع وسبعين ومتين وتوفي سنة تسع وستين وثلاثمتة . ( الأعلام : ٤ / ١٢٠ ) .

الآجُرِّي <sup>(1)</sup> ، وأبي الحسن الدارقطني <sup>(۲)</sup> وأبي عبد الله بن منده <sup>(۳)</sup> وأبي القاسم اللالكائي <sup>(1)</sup> ، وأبي أبي بعيم اللالكائي <sup>(1)</sup> ، وأبي أبي نعيم

<sup>( \ )</sup> محمد بن الحسين بن عبد الله ، ابو بكر الآجري ، فقيه شافعي محدث ، نسبته إلى آجر من قرى بغداد ، ولد فيها وحدث ببغداد ، ثم انتقل إلى مكة وتوفي فيها سنة ستين وثلاثمئة ، له تصانيف كثيرة منها : ( أخبار عمر بن عبد العزيز ، أخلاق العلماء ، الشريعة ، الغرباء ) [ وفيات الأعيان : ٤ / ٢٩٢ — ٢٩٣ ، تاريخ بغداد : ٢ / ٢٩٣ ، الأعلام : ٢ / ٢٩٧ ] .

<sup>(</sup>٣) محمد بن اسحاق بن محمد بن يحيى بن منده ، أبو عبدالله العبدي الأصبهاني ، من كبار حفاظ الحديث المكثرين من التصنيف فيه ، ولد سنة عشر وثلاثمئة بأصبهان وتوفي سنة خمس وتسعين وثلاثمئة ، له مصنفات كثيرة منها : ( الرد على الجهمية ) و( معرفة الصحابة ) و( كتاب التوحيد ومعرفة اسماء الله عز وجل وصفاته على الاتفاق والتفرد ) و( الايمان ) [ البداية والنهاية : ١١ / ٣٣٦ ، سير أعلام النبلاء : ١٧ / ٢٨ ــ ٤٢ ، وانظر مقدمة كتاب التوحيد وكتاب الإيمان لابن منده تحقيق : د . على بن محمد بن ناصر الفقيهي ] .

<sup>(</sup> ٤ ) هبة الله بن الحسن بن منصور الرازي الطبري ، أبو القاسم اللالكائي : حافظ للحديث ، من فقهاء الشافعية من أهل طبرستان استوطن بغداد ومات بها سنة تماني عشرة وأربعمئة ، من مصنفاته : ( شرح السنة ) و( أسماء رجال الصحيحين ) و( شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة ) وغيرها [ تاريخ بغداد : ١ / ٧٠ ــ ٧١ ، البداية والنهاية : ١٢ / ٢٤ ، شذرات الذهب : ٣ / ٢١١ ، سير أعلام النبلاء : ١٧ / ١٩ ــ ٤٢ ، وانظر مقدمة التحقيق لكتاب : شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة للالكائي . د . أحمد سعد حمدان ٢ .

<sup>( ° )</sup> عبد الله بن محمد بن محمد بن حمدان ، أبو عبد الله العكبري ، المعروف بابن بطة : عالم بالحديث ، فقيه من كبار الحنابلة ، من أهل عكبرا مولداً ووفاة ، رحل كثيراً في طلب الحديث ، ولد سنة أربع وثلاثمئة ، له تصانيف كثيرة منها : ( الشرح والابانة على أصول السنة والديانة ) و( السنن ) و( المناسك ) و( الانكار على من قضى بكتب الصحف الأولى ) و( ذم البخل ) و( التفرد والعزلة ) وغير ذلك . [ مختصر طبقات الحنابلة ص ٣٤٦ ــ ٣٤٩ ، الأعلام : ٤ / ١٩٧ .

<sup>(</sup> ٦ ) أحمد بن محمد بن عبد الله بن أبي عيسى المعافري الأندلسي الطلمنكي ، أبو عمرو: أول من أدخل علم القراءات إلى الأندلس ، كان عالماً بالتفسير والحديث ، أصله من طلمنكة ( ثغر الأندلس الشرقي ) سكن قرطبة ورحل إلى الأندلس ، ولد سنة أربعين وثلاثمئة وتوفي في طلمنكة سنة تسع وعشرين وأربعمئة ، من كتبه : ( الدليل إلى معرفة الجليل ) و( تفسير القرآن ) و( الوصول إلى معرفة الأصول ) و( فضائل مالك ) وغيرها . الأعلام : ١ / ٢١٣ .

الأصبهاني (١)، وأبي بكر البيهقي (٢)، وأبي ذر الهروي (٣). وإن كان يقع في بعض هذه المصنفات من الأحاديث الضعيفة مايعرفه أهل المعرفة.

وقد يروي كثير من الناس: في الصفات، وسائر أبواب الاعتقادات وعامة أبواب الدين: أحاديث كثيرة تكون مكذوبة، موضوعة على رسول الله عَلَيْكُ وهي قسمان:

منها مايكون كلاماً باطلاً لايجوز أن يقال ، فضلاً عن أن يضاف إلى النبي مالله .

\* والقسم الثاني من الكلام: مايكون قد قاله بعض السلف أو بعض العلماء أو بعض العلماء أو بعض الناس ، ويكون حقاً . أو مما يسوغ فيه الاجتهاد ، أو مذهباً لقائله ، فيعزى إلى النبي عَلِيْكُ ، وهذا كثير عند من لايعرف الحديث ، مثل المسائل التي وضعها

( ١ ) أحمد بن عبد الله بن أحمد الأصبهاني ، أبو نعيم : حافظ مؤرخ من الثقات في الحفظ والرواية ، ولد في أصبهان سنة ست وثلاثين وثلاثمئة وتوفي فيها سنة ثلاثين وأربعمئة ، صاحب التصانيف المفيدة الكثيرة منها ، ( حلية الأولياء ) و( معرفة الصحابة ) و( دلائل النبوة ) وغيرها .[ وفيات الأعيان : ١ / ٩١ \_ ٩٢ ، البداية والنهاية : ٢ / ١٥ / ١ ، الأعلام : ١ / ١٥٧ .

<sup>(</sup> ٢ ) أحمد بن الحسين بن على ، الحافظ ، أبوبكر البيهقي ، النيسابوري ، ولد في تُحسَرُوجَرْد سنة أربع وثمانين وثلاثمئة ونشأ في بيهق ورحل إلى بغداد ثم إلى الكوفة ومكة وغيرها ، وسمع من جلة من المشايخ ، وهو صاحب التصانيف الكثيرة المشهورة منها : ( السنن الكبرى ) و( السنن الصغرى ) والأسماء والصفات ) و( دلائل البيوة ) و( معرفة السنن والآثار ) و( مناقب الشافعي ) و( شعب الإيمان ) . قال إمام الحرمين عنه : مامن شافعي إلا وللشافعي فضل عليه غير البيهقي فإن له المنة والفضل على الشافعي ، لكثرة تصانيفه في نصرة مذهبه وبسط موجزه وتأييد آرائه ، توفي سنة ثمان وخمسين وأربعمئة [ البداية والنهاية : ١٢ / ٩٤ ، طبقات الشافعية : ٤ / ٨ – ١٦ ، شذرات الذهب : ٣ / ٣٠٤ . وللدكتور أحمد بن عطية الغامدي : رسالة دكتوراه عن البيهقي بعنوان : البيهقي وموقفه من الإلهيات ، الأعلام : ١ / ١١٠ – ١١٧ ] .

<sup>(</sup>٣) عبد بن أحمد بن محمد بن عبد الله بن غفير أبو ذر الأنصاري الهروي : عالم بالحديث من الحفاظ ، من فقهاء المالكية ، يقال له : ابن السماك ، أصله من هراة نزل بمكة ومات بها سنة أربع وثلاثين وأربعمئة ، له تصانيف منها ( تفسير القرآن ) و( المستدرك على الصحيحين ) والسنة والصفات ، ومعجمان أحدهما فيمن روى عنهما الحديث والثاني فيمن لقيهم ولم يأخذ عنهم . [ تبيين كذب المفتري لابن عساكر ص ٢٥٥ ــ ٢٥٦ شجرة النور الزكية : ١ / ١٠٤ ــ ١٠٥ ، الأعلام : ٣ / ٢٦٩ .

الشيخ « أبو الفرج عبد الواحد بن محمد بن علي الأنصاري »(١) وجعلها محنة يفرِّق فيها بين السني والبدعي ، وهي « مسائل معروفة » عملها بعض الكذابين وجعل لها إسناداً إلى رسول الله عَيْقِطَة وجعلها من كلامه ، وهذا يعلمه من له أدنى معرفة أنه مكذوب مفترى .

وهذه المسائل وإن كان غالبها موافقاً لأصول السنة ففيها ماإذا خالفه الإنسان لم يحكم بأنه مبتدع ، مثل أول نعمة أنعم بها على عبده (٢) ، فإن هذه المسألة فيها نزاع بين أهل السنة ، والنزاع فيها لفظي لأن مبناها على أن اللذة [ التي ] يعقبها ألم ؛ هل تسمى نعمة أم لا ؟ وفيها أيضاً أشياء مرجوحة .

فالواجب أن يفرق بين الحديث الصحيح والحديث الكذب ، فإن السنة هي الحق دون الباطل ؛ وهي الأحاديث الصحيحة (٣) دون الموضوعة (٤) ، فهذا «أصل عظيم » لأهل الإسلام عموماً ولمن يدَّعي السنة خصوصاً .

<sup>(</sup>١) سبقت ترجمته في ص ( ٩٥ ).

<sup>(</sup> ٢ ) انظر : عقيدة أهل السنة والجماعة للشيخ عدي بن مسافر ، ص ١٢ ، ١٣ .

<sup>(</sup>٣) أي الأحاديث الثابتة بسند مقبول بما يشمل الصحيح والحسن.

<sup>(2)</sup> الحديث: هو اسم من التحديث، وهو الإخبار، ثم سمي به كل قول أو فعل أو تقرير نسب إلى النبي عليه . والحديث الصحيح: هو مااتصل إسناده بنقل العدل الضابط عن مثله من أول السند إلى منتهاه من غير شدود ولا علة قادحة [ انظر: الكليات للكفوي: ٢ / ٢٠٢ ــ ٢٠٣ ، الباعث الحثيث لابن كثير ص ١٧] وأما المكذوب: وهو المختلق المصنوع الذي ينسب إلى رسول الله عليه كذباً، فهو ليس حديثاً عند التحقيق، لأنه لم يثبت عن النبي عليه ، وإنما سماه علماء المصطلح حديثاً ؛ لأن من يرويه يزعم أنه حديث ويسوقه مساق الأحاديث، ولذلك لما قال ابن الصلاح رحمه الله: ( اعلم أن الحديث الموضوع شر الأحاديث الضعيفة) تعقبه الحافظ ابن حجر فقال: هذه العبارة سبقه إليها الخطابي واستنكرت، لأن الموضوع ليس من الحديث النبوي إذ أفعل التفضيل إنما يضاف إلى بعضه . ثم قال: ويمكن الجواب بأنه: أراد الحديث القدر المشترك وهو مايحدث به . انظر: [ النكت على ابن الصلاح ــ للحافظ ابن حجر: ٢ / ٨٣٨ ] .

وفي تحريم روايته مع العلم بوضعه سواء في الأحكام أو القصص أو غيرها إلا لبيان وضعه انظر : تدريب الراوي للسيوطي : ١ / ٢٧٤ ومابعدها ، النكت على ابن الصلاح : ٢ / ٨٣٩ ــ ٨٤٠ ، قواعد التحديث

للقاسمي ص ١٥٠ .

وقد تقدم أن دين الله وسط بين الغالي فيه . والجافي عنه . والله تعالى ماأمر عباده بأمر إلا اعترض الشيطان فيه بأمرين لايبالي بأيهما ظفر : إما إفراط فيه ، وإما تفريط فيه (١) .

وإذا كان الاسلام الذي هو دين الله لايقبل من أحد سواه ، قد اعترض الشيطان كثيراً ممن ينتسب إليه ؛ حتى أخرجه عن كثير من شرائعه ؛ بل أخرج طوائف من أعبد هذه الأمة وأورعها عنه ، حتى مرقوا منه كما يمرق السهم من الرمية .

## أ ــ مروق من الدين على كثرة العبادة:

وأمر النبي عَلِيْكُ بقتال المارقين منه ؛ فثبت عنه في الصحاح وغيرها من رواية أمير المؤمنين « علي بن أبي طالب وأبي سعيد الخدري ، وسهل بن حنيف ، وأبي ذر الغفاري ، وسعد بن أبي وقاص ، وعبد الله بن عمر ، وابن مسعود » رضى الله عنهم ، وغير هؤلاء . أن النبي عَلِيْكُ ذكر الخوارج فقال « يحقر أحدكم صلاته مع صلاتهم وصيامه مع صيامهم وقراءته مع قراءتهم ، يقريون القرآن لايجاوز حناجرهم يمرقون من الإسلام كما يمرق السهم من الرمية ، أينما لقيتموهم فاقتلوهم أو فقاتلوهم ؛ فإن في قتلهم أجراً عند الله لمن قتلهم يوم القيامة ، لئن أدركتهم لأقتلنهم

<sup>(</sup> ١ ) الإفراط والتفريط كلاهما تضييع لأمر الله وعدم تعظيم له ، إذ ينبغي أن يكون المسلم وقافاً عند أمر الله تعالى لايجاوزه ولا يقصر فيه ، وكل انحراف عن أمر الله إنما هو نزغة من الشيطان .

قال ابن القيم رحمه الله : ( وماأمر الله بأمر إلا وللشيطان فيه نزغتان : إما إلى تفريط وإضاعة ، وإما إلى إفراط وغلو . ودين الله وسط بين الجافي عنه والغالي فيه ، كالوادي بين جبلين والهدى بين ضلالتين ، والوسط بين طرفين ذميمين ، فكما أن الجافي عن الأمر مضيع له فالغالي فيه مضيع له ، هذا بتقصيوه عن الحد ، وهذا بتجاوزه عن الحد ) . مدارج السالكين : ٢ / ٤٩٦ وعن وسطية الاسلام والتوازن فيه انظر : خصائص التصور الإسلامي للاستاذ سيد قطب فصل التوازن ، منهج التربية الإسلامية : للاستاذ محمد قطب فصل : خطوط متقاتلة ، مستقبل الحضارة بين الإسلام والشيوعية والعلمانية : للاستاذ : يوسف كال محمد ص ١١٥ ومابعدها ، الفوائد : لابن القيم : ١٨٣ .

قتل عاد » ، وفي رواية « شر قتيل تحت أديم السماء ، خير قتيل من قتلوه » وفي رواية « لو يعلم الذين يقاتلونهم مازوي لهم (١) على لسان محمد عَيْقَالُم لنكلوا عن العمل »(١) .

وهؤلاء لما خرجوا في خلافة أمير المؤمنين علي بن أبي طالب \_ رضي الله عنه \_ قاتلهم هو وأصحاب رسول الله على يأمر النبي على الله وتحضيضه على قتالهم . واتفق على قتالهم جميع أئمة الإسلام (٣) .

وهكذا كل من فارق جماعة المسلمين وحرج عن سنة رسول الله عَلِيْتُهُ وشريعته من أهل الأهواء المضلة والبدع المخالفة .

## ب ـ غلو يقود إلى الكفر:

ولهذا قاتل المسلمون أيضاً « الرافضة » الذين هم شرٌ من هؤلاء ، وهم الذين يكفّرون جماهير المسلمين ، مثل الخلفاء الثلاثة وغيرهم . ويزعمون أنهم هم المؤمنون ومن سواهم كافر ، ويكفرون من يقول : إن الله يُرىٰ في الآخرة ، أو يؤمن

<sup>(</sup>١) زوي لهم : جمع لهم .

<sup>(</sup>٢) البخاري: في كتاب الأنبياء: باب قول الله تعالى: ( وإلى عاد أخاهم هوداً ) عن أبي سعيد الخدري: ٦ / ٣٧٦ وفي المناقب ٦ / ٦١٨ وفي الأدب: ١٠ / ٥٥٢ وفي استتابة المرتدين: ٢ / ٣٧٦ و ٢٩٠ .

مسلم: في الزكاة: باب ذكر الحوارج وصفاتهم:  $\Upsilon$  /  $\Upsilon$  /  $\Upsilon$  . وأبو داود السنة باب في قتال الحوارج:  $\Upsilon$  / 100  $\Gamma$  . 107. والترمذي في الفتن. باب ماجاء في صفة المارقة:  $\Upsilon$  /  $\Upsilon$  / 80 وقال: حديث حسن صحيح. والنسائي في كتاب: تحريم الدم. باب: من شهر سيفه ثم وضعه في الناس  $\Upsilon$  /  $\Upsilon$  /

<sup>(</sup>٣) انظر مسند الإمام أحمد: ١ / ٨٦ و ٨٨ و ٩١ و ١٠٧ و ١١٣ و ١٣٩ وموطأ مالك: رقم ١٦٥ و ١٦٦ .

بصفات الله وقدرته الكاملة ومشيئته الشاملة ، ويكفرون من حالفهم في بدعهم التي هم عليها .

فإنهم يمسحون القدمين ولا يمسحون على الحف (١) ، ويؤخرون الفطور والصلاة إلى طلوع النجم (٢) ، ويجمعون بين الصلاتين من غير عذر ، ويقنتون في الصلوات الحمس ، ويحرمون الفقاع (٣) ، وذبائح أهل الكتاب ، وذبائح من خالفهم من المسلمين ، لأنهم عندهم كفار ، ويقولون على الصحابة رضي الله عنهم أقوالا عظيمة لاحاجة إلى ذكرها هنا ، إلى أشياء أخر ، فقاتلهم المسلمون بأمر الله ورسوله .

<sup>(</sup>١) قال الحلي من فقهاء الإمامية في كتابه المختصر النافع صفحة (٦) وهو يعدد فرائض الوضوء الخامس: ( مسح الرجلين إلى الكعبين ، وهما قبّنا القدم ، ويجوز منكوساً ، ولايجوز على حائل من خف وغيره إلا للضرورة ).

<sup>(</sup>٢) انظر: المختصر النافع صفحة: ٦٩.

<sup>(</sup> ٣ )الفقع : ( بكسر الفاء وفتحها ) : أردأ أنواع الكمأة ، والفَقَّاع : الحبيث الشديد والفُقَّاع : شرب يتخذ من الشعير يخمرَّ حتى تعلوه فقاعاته [ المعجم الوسيط : ٢ / ٦٩٨ ] .

## أصول الباطل والضلال

فإذا كان على عهد رسول الله عَلَيْكُ وخلفائه الراشدين ، قد انتسب إلى الإسلام مَن مرق منه مع عبادته العظيمة ؛ حتى أمر النبي عَلَيْكُ بقتالهم ، فيعلم أن المنتسب إلى الإسلام أو السنة في هذه الأزمان قد يمرق أيضاً من الإسلام والسنة ، حتى يدّعي السنة من ليس من أهلها ، بل قد مرق منها وذلك « بأسباب » : أسباب المروق من السنة :

(١) منها الغلو الذي ذمه الله تعالى في كتابه حيث قال: (ياأهل الكتاب لا تغلوا في دينكم ولا تقولوا على الله إلا الحق، إنما المسيح عيسى بن مريم رسول الله وكلمته ألقاها إلى مريم وروح منه، فآمنوا بالله ورسله ولا تقولوا ثلاثة انتهوا خيراً لكم إنما الله إله واحد سبحانه أن يكون له ولد له مافي السموات ومافي الأرض وكفى بالله وكيلا) (١) وقال تعالى: (ياأهل الكتاب لا تغلوا في دينكم غير الحق، ولا تتبعوا أهواء قوم قد ضلوا من قبل وأضلوا كثيراً وضلوا عن سواء السبيل) (٢)؛ وقال النبي عليه عليه الدين، فإنما أهلك من كان قبلكم الغلو في الدين، فإنما أهلك من كان قبلكم الغلو في الدين، (٢) وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>١) النساء: ١٧١.

<sup>(</sup>٢) المائدة: ٧٧.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الإمام أحمد في المسند: ١ / ٢١٥ و ٣٤٧. والنسائي في المناسك: باب إلتقاط الحصى ٥ / ٢٦٨ – ٢٦٩ وابن ماجه في المناسك: باب: في قدر حصى الرمي برقم ( ٣٠٢٩). وابن حبان في الحج باب: ماجاء في الرمي برقم ( ١٠١١) ص ٢٤٩. وابن أبي عاصم في السنة: ١ / ٤٦ وقال الألباني: إسناده صحيح ورجاله ثقات رجال الشيخين إن كان عوف \_ وهو ابن أبي جميلة \_ قد سمعه من أبي العالية. وابن خزيمة في الحج \_ باب التقاط الحصى لرمي الجمار: ٤ / ٢٧٤ والحاكم: ١ / ٢٦٢ ووصححه ووافقه الذهبي . والبيهقي في السنن: ٥ / ٢٧٧.

والحديث صححه الضياء المقدسي في المختاره والنووي في المجموع وابن تيمية في اقتضاء الصراط المستقيم انظر الأحاديث الصحيحة للألباني: ٣ / ٢٧٨ . ورواه عبد الرزاق في أمالية والطبراني في الكبير: انظر النهج السديد ص ١٠٩ .

- ( ٢ ) ومنها التفرق والاختلاف الذي ذكره الله تعالى في كتابه العزيز (١).
- (٣) ومنها أحاديث تُروى عن النبي عَلِيْكُ وهي كذب عليه باتفاق أهل المعرفة ، يسمعها الجاهل بالحديث فيصدق بها لموافقة ظنه وهواه (٢).
- (٤) وأضل الضلال: اتباع الظن والهوى ، كما قال الله تعالى في حق من ذمهم: (إن يتبعون إلا الظن وماتهوى الأنفس؛ ولقد جاءهم من ربهم الهدى ) (٢) وقال في حق نبيه عَلَيْكُ : (والنجم إذا هوى ، ماضلً صاحبكم وماغوى ، وما ينطق عن الهوى ، إنْ هو إلا وحي يوحى ) (٤) ، فنزَّهه عن الضلال والغواية اللذين هما الجهل والظلم ، فالضال هو الذي لايعلم الحق ، والغاوي الذي يتبع هواه . وأخبر أنه ما ماينطق عن هوى النفس ؛ بل هو وحي أوحاه الله إليه فوصفه بالعلم ونزّهه عن الهوى .

وأنا أذكر جوامع من أصول الباطل التي ابتدعها طوائف ممن ينتسب إلى السنة وقد مرق منها وصار من أكابر الظالمين . وهي فصول :

<sup>(</sup>١) حيث قال الله تعالى : ( ولا تكونوا كالذين تفرقوا واختلفوا من بعد ماجاءهم البينات وأولئك لهم عذاب عظيم ) آل عمران : ١٠٥ وقال تعالى : ( إن الذين فرقوا دينهم وكانوا شيعاً لست منهم في شيَّ ) الأنعام : ١٠٩ .

<sup>(</sup>٢) وقد بحث العلماء رحمهم الله في نشأة وضع الحديث والبواعث التي أدت إلى الوضع، والجهود التي بذلت لمقاومة حركة الوضع، وخصصت كتب لبيان الموضوعات مثل: كتاب الموضوعات للحافظ أبي الفرج ابن الجوزى (ت: ٧٩٥)، والمغنى عن الحفظ والكتاب لأبي حفص عمر بن بدر الموصلي (ت: ٢٢٢)، والدر الملتقط في تبين الغلط لأبي الفضل حسن بن محمد الصغاني (ت: ٧٠٠)، وتذكرة الموضوعات لابن طاهر المقدسي (ت: ٧٠٧)، اللآلئ المصنوعة للسيوطي وله أيضاً ذيل عليه. وتذكرة الموضوعات لحمد بن طاهر المقتني (ت: ٩٨٦)، والموضوعات للشيخ على القاري الحنفي (ت: ١٠١٠)، والموضوعات للشيخ على القاري الحنفي (ت: ١٠١٠)، والموضوعات المشيخ على القاري الحنفي (ت: ١٠١٠)، والموضوعات المشيخ على القاري الحنفي (ت: الموضوعات المشيخ على القاري الحنفي (ت: ١٠١٠)، والفوائد المجموعة للشوكاني (ت: ١٢٥٠) ... وغيرها .

<sup>[</sup> انظر : السنة ومكانتها في التشريع للدكتور مصطفى السباعي رحمه الله صفحة ٧٥ ـــ ١٢٢ ، السنة قبل التدوين للدكتور محمد عجاج الخطيب صفحة : ١٨٥ ـــ ٢٩٢ ] .

<sup>(</sup>٣) سورة النجم، الآية ٢٣.

<sup>(</sup>٤) سورة النجم ، الآيات ١ \_ ٤ .

## الفصل الأول

## الاحتجاج بالأخبار المكذوبة

أحاديث رووها في الصفات زائدة على الأحاديث التي في دواوين الإسلام مما نعلم باليقين القاطع أنها كذب وبهتان ، بل كفر شنيع .

وقد يقولون من أنواع الكفر مالا يروون فيه حديثاً ؛ مثل حديث يروونه : أن الله ينزل عشية عرفة على جمل أورق ، يصافح الركبان ويعانق المشاة (١) . وهذا من أعظم الكذب على الله ورسوله عَيَّلِهُ ، وقائله من أعظم القائلين على الله غير الحق ، ولم يَرْوِ هذا الحديث أحد من علماء المسلمين أصلا ، بل أجمع علماء المسلمين وأهل المعرفة بالحديث على أنه مكذوب على رسول الله عَيْسَة . وقال أهل العلم كابن قتيبة وغيره \_ هذا وأمثاله إنما وضعه الزنادقة الكفار ليشينوا به [ على ] أهل الحديث ، ويقولوا : إنهم يروون مثل هذا (٢) .

وكذلك حديث آخر: فيه أنه رأى ربه حين أفاض من مزدلفة يمشي أمام

<sup>(</sup>١) في الذيل: ( رأيت ربي بمنى يوم النفر على جمل أورق عليه جبة صوف أمام الناس): موضوع لاأصل له . انظر تذكرة الموضوعات لمحمد بن طاهر الفتّني ص ١٢ ـــ ١٣ والفوائد المجموعة للشوكاني: ص ٤٤ ـ . و ٤٤٧ .

<sup>(</sup>٢) كتب بعضهم إلى ابن قتيبة \_ رحمه الله \_ بما وقف عليه من تُلُب أهل الكلام أهل الحديث، وامتهابهم، وإسهابهم في الكتب بذمهم، ورميهم عمل الكذب، ورواية المتناقض، وافترائهم على الله تعالى في أحاديث التشبيه، كحديث عرق الخيل، وهو: « أن الله تعالى لما أراد أن يخلق نفسه خلق الخيل، فأجراها حتى عرقت، ثم خلق نفسه من ذلك العرق، وكحديث: « زغب الصدر، و « الذراعين، و« عبادة الملائكة » ... الخ وكلها أحاديث مكذوبة، وضعها الزنادقة ليشتعوا على أصحاب الحديث في روايتهم المستحيا.

الحجيج وعليه جبة صوف (١)، أو مايشبه هذا البهتان والافتراء على الله ، الذي لايقوله من عرف الله ورسوله عليله .

وهكذا حديث فيه « أن الله يمشي على الأرض ، فإذا كان موضع خضرة قالوا : « هذا موضع قدميه » (٢) ويقرءون قوله تعالى : ( فانظر إلى آثار رحمة الله كيف يحيى الأرض بعد موتها ) (٣) هذا أيضاً كذب باتفاق العلماء . ولم يقل الله فانظر إلى آثار خطى الله ، وإنما قال : ( آثار رحمة الله ) ورحمته النبات .

وهكذا أحاديث في بعضها « أن محمداً عَلَيْكُ رأى ربه في الطواف » وفي بعضها « أنه رآه وهو خارج من مكة » وفي بعضها « أنه رآه في بعض سكك

<sup>=</sup> وقال: ٥ والحديث يدخله الشوب والفساد من وجوه ثلاثة ، منها: الزنادقة واحتيالهم للإسلام وتهجينه بدس الأحاديث المستضيعة والمستحيلة ، كالأحاديث التي قدّمنا ذكرها ، مع أشياء كثيرة ليست تخفى على أحد » (ص: ٢٧٩).

وقد ذكر الشيخ مصطفى السباعي ، رحمه الله ، أسباب وضع الحديث وبيّن أثر الزنادقة ودورهم في ذلك في كتابه السنة ومكانتها في التشريع الإسلامي ص ٨٣ ـــ ٨٥ .

<sup>(</sup>١) حديث: إذا كان عشية عرفة ، هبط الله إلى سماء الدنيا ، فيطلع إلى أهل الموقف فيقول: مرحباً بزواري والوافدين إلى بيتي ، وعزتي لأنزلن إليكم ، ولأساوين مجلسكم بنفسي ، فينزل إلى عرفة ، فيعمهم بمغفرته ، فيعطيهم مايسألون إلا المظالم . فيقول: ياملائكتي أشهدكم أني قد غفرت لهم فلا يزال كذلك إلى أن تغيب الشمس ، ويكون أمامهم إلى المزدلفة ، ولا يعرج إلى السماء تلك الليلة ... » .

رواه أبو على الأهوازي عن أبي أمامة مرفوعاً . قال ابن الجوزي : وهو موضوع كذب بلاشك ، كما قال يخيى بن عبد الوهاب ، وأكثر رجاله مجاهيل وضعفاء .

وقد أخرجه ابن عساكر في تاريخه وهو باطل .

وقال الذهبي في الميزان : صنف الأهوازي كتاباً في الصفات ، لو لم يجمعه لكان خيراً ، فإنه أتى فيه بموضوعات وفضائح .

انظر: الفوائد المجموعة للشوكاني ص ٤٤٧، درء تعارض العقل والنقل لشيخ الإسلام ١٠٦/ ١٠٠ – ١٠٧ مع تعليق المحقق.

<sup>(</sup> ٢ ) حديث : ( رأيت ربي في المنام في أحسن صورة ، شاباً موقراً ، رجلاه في خضر ، عليه نعلان من ذهب . .

رواه الخطيب عن أم الطفيل ، امرأة أبي بن كعب ، وهو موضوع ، وفي اسناده وضاع وكذاب ومجهول . انظر : الفوائد المجموعة للشوكاني ص ٤٤٧ ـــ ٤٤٨ . وانظر فيما سيأتي ص ٧٧ هامش (١). (٣) الروم : ٥٠ .

المدينة » إلى أنواع أُخَر<sup>(١)</sup> .

وكل حديث فيه « أن محمداً عَيَّالَةً رأى ربه بعينه في الأرض » فهو كذب باتفاق المسلمين ولا رواه أحد من علماء المسلمين ولا رواه أحد منهم (٢).

وإنما كان النزاع بين الصحابة في أن محمداً عَيِّلِكُم هل رأى ربه ليلة المعراج ؟ فكان ابن عباس رضي الله عنهما وأكثر علماء السنة يقولون : إن محمداً عَيِّلُكُم رأى ربه ليلة المعراج ، وكانت عائشة رضي الله عنها وطائفة معها تنكر ذلك ، ولم تَرْوِ عائشة رضي الله عنها في ذلك عن النبي عَيِّلُكُم شيئاً ، ولا سألته عن ذلك . ولا نقل في ذلك عن الصديق رضي الله عنه ، كما يرويه ناس من الجهال : « أن أباها سأل النبي عَيِّلُكُم فقال : نعم . وقال لعائشة : لا » فهذا الحديث كذب باتفاق العلماء (٣).

ولهذا ذكر القاضي « أبو يعلى » وغيره : أنه اختلفت الراوية عن الإمام أحمد \_ رحمه الله \_ هل يقال : إن محمداً عَلِيلَةً رأى ربه بعيني رأسه ؟ أو يقال بعين قلبه . أو يقال : رآه ولا يقال بعيني رأسه ولا بعين قلبه ؟ على ثلاث روايات .

وكذلك الحديث الذي رواه أهل العلم أنه قال: « رأيت ربي في صورة كذا وكذا » يروى من طريق ابن عباس ومن طريق أم الطفيل وغيرهما وفيه « أنه وضع يده

<sup>(</sup>١) أحاديث موضوعة لا أصل لها أنظر فيما سبق هامش صفحة (٧٠-٧١)

 <sup>(</sup> ٢ ) وضع ابن الجوزي مقياساً لنقد متون الحديث في الصفات ، يتلخص في دلالة الحديث على مشابهة الحالق بالمخلوق وحكم على كل حديث من هذا الباب بالوضع .

وذلك أن الزنادقة أدخلوا في أحاديث الصفات أشياء لتشكيك المؤمنين في دينهم وعقيدتهم ، وهذا المقياس الذي أكده ابن الجوزي يسهل على طالب العلم الحكم على الحديث عند سماعه من غير نظر في رواته ، فالله تعالى ليس كمثله شئ وهو السميع البصير ، وقد رد ابن الجوزي عدداً من الأحاديث عملاً بهذا المقياس .

<sup>[</sup> مقاييس نقد متون السنة عند ابن الجوزي : د . الدميني ص ١١٧ ــ ١٢٤ ، وانظر العلل المتناهية : ١ / ١٤ / ٢٠ ــ ٢٠ .

 <sup>(</sup>٣) قال شيخ الإسلام \_\_ رحمه الله \_\_ كل حديث فيه رؤيته لربه ليلة المعراج عياناً حديث مكذوب موضوع باتفاق أهل المعرفة بالحديث \_\_ درء تعارض العقل والنقل: ٧ / ٩٣ .

بين كتفيًّ ، حتى وجدت برد أنامله على صدري »(١) هذا الحديث لم يكن ليلة المعراج ، فإن هذا الحديث كان بالمدينة . وفي الحديث : أن النبي عَلَيْكُ نام عن صلاة الصبح ثم خرج إليهم ، وقال : رأيت كذا وكذا ، وهو من رواية من لم يُصلِّ خلفه إلا بالمدينة كأم الطفيل وغيرها ، والمعراج إنما كان من مكة باتفاق أهل العلم وبنص القرآن والسنة المتواترة ، كما قال الله تعالى : ( سبحان الذي أسرى بعبده ليلاً من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى )(١) .

فعلم أن هذا الحديث كان رؤيا منام بالمدينة ، كما جاء مفسراً في كثير من طرقه « أنه كان رؤيا منام » مع أن رؤيا الأنبياء وحي ، لم يكن رؤيا يقظة ليلة المعراج .

وقد اتفق المسلمون على أن النبي عَلَيْكُ لم ير ربه بعينيه في الأرض ، وأن الله لم ينزل له إلى الأرض ، وليس عن النبي عَلَيْكُ قط حديث فيه « أن الله نزل له إلى الأرض » بل الأحاديث الصحيحة : « أن الله يدنو عشية عرفة » ، وفي رواية « إلى سماء الدنيا كل ليلة حين يبقى ثلث الليل الآخر ، فيقول : من يدعوني فاستجيب

<sup>(</sup>١) عن أم الطفيل — امرأة أبي — أنها سمعت رسول الله على يذكر أنه رأى ربه تعالى في المنام في أحسن صورة شاباً موفوراً رجلاه في مخصر [ خضرة ] عليه نعلان من ذهب في وجهه فراش من ذهب . ذكره ابن الجوزي باسناده إلى الترمذي قال : حدثنا نعيم بن حماد قال حدثنا أن وهب قال : حدثنا عمرو بن الحرث عن سعيد بن أبي هلال عن مروان بن عثمان عن عمارة بن عامر عن أم الطفيل امرأة أبي ... الحديث . قال ابن الجوزي في الموضوعات : ١ / ١٢٥ – ١٢٦ : أما نعيم : فقد وثقه قوم ، وقال ابن عدي : كان يضع المحديث ، وكان يحيى بن معين يهجنه في روايته حديث أم الطفيل ، وكان يقول : ماكان ينبغي له أن يحدث بمثل هذا ، وليس نعيم بشئ في الحديث .

وأما مروان : فقال أبو عبد الرحمن النسائي : ومَنْ مروان حتى يُصندّق عن الله عز وجل ؟ وقال مهنا : سألت أحمد عن هذا الحديث فحوَّل وجهه عنى وقال : هذا حديث منكر ، هذا رجل مجهول ، عنى مروان ، قال : ولا يعرف أيضاً عمارة .

نقلاً عن : مقاييس ابن الجوزي في نقدمتون السنة لللكتور : مسفر غرم الله الدميني ص ١٢١ ــ ١٢٢ وانظر : مجموع الفتاوى : ٣ / ٣٨٧ وتأويل مختلف الحديث لابن قتيبة ص ٢١٥ ، الفوائد المجموعة للشوكاني ص ٤٤٧ .

<sup>(</sup> ٢ ) الاسراء : ١ .

له ؟ من يسألني فأعطيه ؟ من يستغفرني فاغفر له ؟ »(١).

وثبت في الصحيح: أن الله يدنو عشية عرفة ، وفي رواية « إلى سماء الدنيا ، فيباهي الملائكة بأهل عرفة ، فيقول: انظروا إلى عبادي! أتوني شعثا غبرا ، ماأراد هؤلاء ؟ (٢) وقد روي « أن الله ينزل ليلة النصف من شعبان » إن صح الحديث فإن هذا مما تكلم فيه أهل العلم (٣) .

ورواه البزار والطبراني مطولاً من حديث الثقفي والأنصاري اللذين جاءا يسألان النبي عَلَيْ في مسجد منى ... وفيه : وأما وقوفك عشية عرفة فإن الله تبارك وتعالى يهط إلى سماء الدنيا فيباهي بكم الملائكة .. قال الهيمي : ورجال البزار موثقون : مجمع الزوائد : ٣ / ٢٧٤ — ٢٧٥ .

(٣) أخرجه ابن ماجه في إقامة الصلاة . باب: ماجاء في ليلة النصف من شعبان برقم: (١٨٨٨) الله على رضي الله عنه بلفظ : إذا كانت ليلة النصف من شعبان فقوموا ليلها وصوموا نهارها فإن الله ينزل فيها لغروب الشمس إلى سماء الدنيا فيقول: ( ألا من مستغفر لي فأغفر له ، ألا مسترزق فأرزقه ، ألا مبتلى عامائيه ، ألا حتى يطلع الفجر ) قال في الزوائد: اسناده ضعيف لضعف ابن أبي سبّره واسمه: أبو بكر ابن عبد الله بن محمد بن أبي سبره قال فيه أحمد بن حنبل وابن معين: يضع الحديث ، وأخرجه الإمام أحمد في المسند: ٦ / ٢٦٨ وابن ماجه برقم: ( ١٣٨٩) والبغوي في شرح السنة: ٤ / ١٢٦ كلهم عن عائشة بلفظ: إن الله تعالى ينزل ليلة النصف من شعبان إلى السماء الدنيا فيغفر لأكثر من عدد شعر غنم كلب . وأخرجه الترمذي أيضاً وقال حديث عائشة لانعرفه الا من هذا الوجه من حديث الحجاج ، وسمعت محمداً يقول: يضعف هذا الحديث ، وقال نجيى بن أبي كثير لم يسمع من عروة . قال محمد: والحجاج لم يسمع من عروة . قال محمد: والحجاج لم يسمع من يحيى بن أبي كثير ، وقال المباركفوري : فالحديث منقطع في موضعين: أحدهما مابين الحجاج ونجى ، والآخر مابين يحيى وعروة انظر تحفة الأحوذى : ٣ / ٤٤٠ ـــ ٤٤٠ .

وأخرج البغوى في شرح السنة: ٤ / ١٢٧ والبزار في ( بجمع الزوائد: ٨ / ٢٥ ) وابن أبي عاصم في السنة: ١ / ٢٢٢ عن أبي بكر قال: ( ينزل الله جل ثناؤه ليلة النصف من شعبان إلى السماء الدنيا فيغفر لكل نفس الا انساناً في قلبه شحناء أو شركا في الله ) وقال البخاري: عبد الملك بن عبد الملك بن أبي ذئب عن القاسم: فيه نظر ، قال أبو حاتم: عبد الملك بن مصعب بن أبي ذئب يروي عن القاسم عن أبيه: منكر الحديث ( عن شرح السنة: ٢ / ١٢٧) وابن حبان في الموارد برقم ( ٤٦٨) وأبو نعيم في الحلية: ٥ / ١٩١ ، والطبراني في الكبير والأوسط من حديث معاذ مرفوعاً ( يطلع الله إلى جميع خلقه ليلة النصف من شعبان فيغفر لجميع خلقه إلا لمشرك أو مشاحن ) وقال الأرناؤوط في تحقيقه لشرح السنة: إن هذا الحديث شعبان فيغفر لجميع خلقه إلا لمشرك أو مشاحن ) وقال الأرناؤوط في تحقيقه لشرح السنة: إن هذا الحديث المسابق عن النزول . ولكنا نلاحظ أن الأحاديث الأخيرة ليس فيها نزول وهذا خارج عن أصل المسألة .

<sup>(</sup>١) البخاري: في التهجد \_ باب: الدعاء والصلاة من آخر الليل ٣ / ٢٩ فتح الباري.

<sup>(</sup> ٢ ) أخرجه ابن ماجة عن عائشة : مامن يوم أكثر من أن يعتق الله عز وجل فيه عبداً من النار من يوم عرفة وإنه ليدنو عز وجل ثم يباهي بهم الملائكة فيقول : ( ماأراد هؤلاء ) المناسك ــ باب : الدعوة بعرفة برقم ( ٣٠١٤ ) ٢ / ٣٠١٣ ) ٢ / ٣٠١٣ .

وكذلك ماروى بعضهم: «أن النبي عَلِيْكُ لما نزل من حراء تبدَّى له ربه على كرسي بين السماء والأرض » غلط باتفاق أهل العلم . بل الذي في الصحاح: «أن الذي تبدى له المَلَكُ الذي جاءه بحراء في أول مرة ، وقال له: «اقرأ! فقلت: لست بقارئ فأخذني فغطني حتى بلغ مني الجهد؛ ثم أرسلني ، فقال: اقرأ فقلت: لست بقارئ ، فأخذني فغطني حتى بلغ مني الجهد؛ ثم أرسلني ، فقال: (إقرأ باسم ربك الذي خلق . خلق الإنسان من علق ، إقرأ وربك الأكرم . فلذي علم بالقلم ، علم الإنسان مالم يعلم الهذا أول مانزل على النبي عليه .

ثم جعل النبي عَلَيْكُ يَحدث عن فترة الوحي. قال: « فبينا أنا أمشي إذ سمعت صوتاً ؛ فرفعت رأسي فإذا الملك الذي جاءني بحراء جالس على كرسي بين السماء والأرض » رواه جابر رضي الله عنه في الصحيحين. فأخبر أن الملك الذي جاءه بحراء رآه بين السماء والأرض ، وذكر أنه رعب منه (٢).

فوقع في بعض الروايات المَلكَ فظن القارئ أنه المَلِك ، وأنه الله وهذا غلط وباطل .

وبالجملة إن كل حديث فيه « أن النبي عَلَيْكُ رأى ربه بعينيه في الأرض » وفيه « أنه نزل له إلى الأرض » وفيه « أن رياض الجنة من خطوات الحق » وفيه « أنه وطئ على صخرة بيت المقدس » كل هذا كذب باطل باتفاق علماء المسلمين من أهل

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري : في التفسير ــ تفسير سورة إقرأ : ٨ / ٧١٥ .

وعن عائشة رضي الله عنها قالت : من زعم أن محمداً رأى ربه فقد أعظم ، ولكن رأى جبريل في صورته وخلقه ساداً مابين الأفق .

الحديث وغيرهم<sup>(١)</sup> .

وكذلك كل من ادَّعى أنه رأى ربه بعينيه قبل الموت فدعواه باطلة باتفاق أهل السنة والجماعة ؛ لأنهم اتفقوا جميعهم على أن أحداً من المؤمنين لايرى ربه بعيني رأسه حتى يموت . وثبت ذلك في صحيح مسلم عن النواس بن سمعان عن النبي علياً ؛ أنه لما ذكر الدجال قال : « واعلموا أن أحداً منكم لن يرى ربه حتى يموت »(٢) .

وكذلك رُوي هذا عن النبي عَلَيْكُ من وجوه أُخَر : يَحَذِّر أَمته فتنة الدجال ، ويسيِّن لهم « أَن أَحداً منهم لن يرى ربه حتى يموت » فلا يظنن أحد أن هذا الدجال الذي رآه هو ربه .

ولكن الذي يقع لأهل حقائق الإيمان من المعرفة بالله ويقين القلوب ومشاهداتها وتجلياتها هو على مراتب كثيرة ؛ قال النبي عليه لما سأله جبريل عليه السلام عن الإحسان قال : « الإحسان أن تعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فإنه يراك »(٣).

وقد يرى المؤمن ربه في المنام في صورٍ متنوعة على قدر إيمانه ويقينه ؛ فإذا كان إيمانه صحيحاً لم يره إلا في صورة حسنة ، وإذا كان في إيمانه نقص رأى

<sup>(</sup>۱) انظر فيما سبق صفحة (۷۱ ـ ۷۲)

رُ ٧ ) أخرجه مسلم في الفتن : باب : ذكر ابن صياد برقم ( ٢٩٣١ ) ٤ / ٢٢٤٥ عن عمر رضي الله عنه وفيه ( تعلموا ـــ اعلموا وتحققوا ـــ أنه لن يرى أحد منكم ربه عز وجل حتى يموت ) .

<sup>(</sup>٣) قطعة من حديث جبهل عن الإسلام والإيمان والاحسان . أخرجه البخاري في الإيمان \_ باب : سؤال جبهل للنبي علي عن الإيمان والإسلام والإحسان : ١ / ١١٤ وفي النفسير : في تفسير سورة لقمان باب : إن الغمن عنده علم الساعة ٨ / ١٥ و ومسلم في الإيمان باب : بيان الايمان والإسلام والاحسان برقم ( ٨ \_ ١٠ ) ١ / ٣٦ \_ ٣٦ \_ ٣٦ والترمذي في الإيمان : باب ماجاء في وصف جبهل للنبي علي الايمان والاحسان وقال : هذا حديث حسن صحيح ٧ / ٣٤٢ \_ ٣٥٠ \_ والنسائى في كتاب الإيمان وشرائعه باب : نعت الإسلام وباب في صفة الإيمان والإسلام ٨ / ٩٧ \_ ٣ ١ - ١٠٢ . وابن منده في كتاب الإيمان وأبن ماجه في المقدمة : باب في الإيمان برقم (٣٢ و ١٤ ) ١ / ٤٢ \_ ٢٥ . وابن منده في كتاب الإيمان في الأبواب السبعة الأولى منه : ١ / ١ ٢ \_ ١٦٦ . والبغوي في شرح السنة : ١ / ٧ \_ ٩ وأخرجه أيضاً : أو عوانة في مسنده وأبو نعيم في الحلية والطبراني . وفي الباب عن أنس أخرجه اليزار والبخاري في خلق أفعال العباد . ( انظر فتح الباري : ١ / ١١٦ ) .

مايشبه إيمانه . ورؤيا المنام لها حكم غير رؤيا الحقيقة في اليقظة ، ولها « تعبير وتأويل » لما فيها من الأمثال المضروبة للحقائق .

وقد يحصل لبعض الناس في اليقظة أيضاً من الرؤيا نظير مايحصل للنامم في المنام : فيرى بقلبه مثل مايرى النامم . وقد يتجلى له من الحقائق مايشهده بقلبه ، فهذا كله يقع في الدنيا .

وربما غلب أحدُهم مايشهده قلبه وتجمعه حواسه فيظن أنه رأى ذلك بعيني رأسه ، حتى يستيقظ فيعلم أنه منام ، وربما علم في المنام أنه منام .

فهكذا من العبَّاد من يحصل له مشاهدة قلبية تغلب عليه حتى تفنيه عن العبَّاد الشعور بحواسه ، فيظنها رؤية بعينه وهو غالط في ذلك ، وكل من قال من العبَّاد المتقدمين أو المتأخرين أنه رأى ربه بعين رأسه فهو غالط في ذلك بإجماع أهل العلم والإيمان .

## رؤية المؤمنين ربهم في الجنة :

نعم رؤية الله بالأبصار هي للمؤمنين في الجنة ، وهي أيضاً للناس في عرصات القيامة ؛ كما تواترت الأحاديث عن النبي عَلِيْتُ حيث قال : « إنكم سترون ربكم كما ترون الشمس في الظهيرة ليس دونها سحاب ، وكما ترون القمر ليلة البدر صحواً ليس دونه سحاب »(١).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في المواقيت باب: فضل صلاة العصر: ٢ / ٣٣ وفي التفسير والرقاق والتوحيد. وأخرجه مسلم في المساجد: باب فضل صلاتي الصبح والعصر برقم: ( ٦٣٣) ١ / ٤٣٩. وأبو داود في السنة باب: في الرؤية: ٧ / ١١٨ ــ ١١٩. والترمذي في الجنة باب: ماجاء في رؤية الرب تبارك وتعالى: ٧ / ٢٦٦.

والإمام أحمد في المسند: ٣ / ١٦ ، ١٧ ، ٣٦ ، ٣٧ ، كلهم عن جرير بن عبد الله البجلي قال: كنا عند رسول الله على فنظر إلى القمر ليلة البدر فقال: ٥ إنكم ترون ربكم عز وجل كما ترون هذا القمر لا تضارون في رؤيته ، فإن استطعتم أن لاتغلبوا على صلاة قبل طلوع الشمس وقبل غروبها » وأخرجه الآجري في الشريعة ص ٢٥٨ واللالكائي في شرح أصول اعتقاد أهل السنة: ٣ / ٤٧١ — ٤٧٦ والبغوي في شرح السنة: ٢ / ٤٧١ ، وأخرجه باللفظ المذكور أبو حنيفة في مسنده عن جرير بن عبد الله ص ٥٧٩ من شرح ملا على القاري .

والبيهقي في : الاعتقاد على مذهب السلف ص ٦٠ .

وقال عَلِيْكُ: « جِنَانُ الفردوس أربع: جنتان من ذهب آنيتهما وحليتهما ومافيهما . وجنتان من فضة آنيتهما وحليتهما ومافيهما . وما بين القوم وبين أن ينظروا إلى ربهم إلا رداء الكبرياء على وجهه في جنة عدن »(١) وقال عَلِيْكُ : « إذا دخل أهل الجنة الجنة نادى مناد: ياأهل الجنة إن لكم عند الله موعداً يريد أن ينجزكموه ! فيقولون : ماهو ؟ ألم يبيِّض وجوهنا ويثقل موازيننا ويدخلنا الجنة ويُجُرْنا من النار ؛ فيكشف الحجاب فينظرون إليه ، فما أعطاهم شيئاً أحب إليهم من النظر إليه ، وهي الزيادة (٢) .

#### موقف المعتزلة والرافضة

وهذه الأحاديث وغيرها في الصحاح ؛ وقد تلقاها السلف والأثمة بالقبول ؛ واتفق عليها أهل السنة والجماعة ، وإنما يكذب بها أو يحرفها « الجهمية » ومن تبعهم من المعتزلة (٣) والرافضة ونحوهم : الذين يكذبون بصفات الله تعالى وبرؤيته

<sup>(</sup>١) البخاري في التفسير ، سورة الرحمن: باب: من دونهما جنتان: ٨ / ٦٢٤ . والترمذي في صفة الجنة بأب ماجاء في صفة غرف الجنة: ٧ / ٢٣٢ \_ ٢٣٣ وقال: هذا حديث صحيح. وابن ماجه في المقدمة: باب في مأأنكرت الجهمية برقم( ١٨٦) ١ / ٦٦ \_ ٦٧ . والدارمي في الرقائق ، باب: في جنات الفردوس: ٢ / ٢٣٣ وهو أقرب الألفاط للحديث الذي ساقه المصنف. وأحمد في المسند: المحديث الذي ساقه المصنف. وأحمد في المسند: ٤ / ٤١٣ .

<sup>(</sup>٢) مسلم: في الإيمان: باب إثبات رؤية المؤمنين في الآخرة ربهم عز وجل برقم (٢٩٧) ١ / ١٦٣. وابن ماجة والترمذي: في الجنة باب رؤية الرب: ٧ / ٢٦٥ — ٢٦٩ وفي التفسير: ٧ / ٢٦٠ — ٢٥٣ و ابن ماجة في المقدمة: باب: فيما أنكرت الجهمية: ١ / ٦٧ برقم (١٨٧)، وأحمد: ٤ / ٢٣٢، ٣٣٣ و ٢ / ١٥. وعبد الله بن أحمد في السنة: ١ / ٤٤٥ وابن خزيمة في التوحيد ص ١١٨ — ١١١. واللالكائي في شرح أصول اعتقاد أهل السنة: ٣ / ٥٥٥ و ٤٨١. والآجري في الشريعة: ص ٢٦١ — ٢٦١، والطبري في التفسير: ص ٢٦١ – ٢٣١.

<sup>(</sup>٣) المعتزلة: أصحاب واصل بن عطاء الغزّال وعمرو بن عبيد ، من تلامذة الحسن البصري ، نشأت هذه الفرقة عندما قال واصل ان مرتكب الكبيرة ليس مؤمناً باطلاق بل هو في منزلة بين المنزلتين ، واعتزلوا مجلس الحسن فسموا معتزلة ، وقيل إن الحسن قال: ردوا هؤلاء إلى حشأ الحلقة فسموا: المحشوية ، ويرجع بعض الباحثين نشأتهم إلى تأثيرات يهودية لشبههم بفرقة: (الفروشيم) اليهودية ، ويسمون أيضاً: القدرية والمعطلة . =

وغير ذلك ، وهم المعطلة شرار الخلق والخليفة (١).

ودين الله وسط بين تكذيب هؤلاء بما أخبر به رسوله عَلَيْتُهُ في الاخرة ؛ وبين تصديق الغالية ؛ بأنه يُرَى بالعيون في الدنيا ، وكلاهما باطل .

# موقف الغلاة في الرؤية

وهؤلاء الذين يزعم أحدهم أنه يراه بعيني رأسه في الدنيا هم ضُلَّال ، كما تقدم ، فإن ضموا إلى ذلك أنهم يرونه في بعض الأشخاص : إما بعض الصالحين ، أو بعض المردان ، أو بعض الملوك أو غيرهم ، عظم ضلالهم وكفرهم ، وكانوا حينقذ أضلً من النصارى الذين يزعمون أنهم رأوه في صورة عيسى بن مريم .

بل هم أضل من أتباع الدجال الذي يكون في آخر الزمان ، ويقول للناس أنا ربكم ! ويأمر السماء فتمطر والأرض فتنبت ! ويقول للخربة : أخرجي كنوزك فتتبعه

<sup>=</sup> ويقوم مذهب الاعتزال على الأصول الخمسة عندهم وهي : التوحيد والعدل والوعد والوعيد والمنزلة بين المنزلتين والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر على حسب مافسروه هم وفهموه منها . وهم فرق شتى يقولون بنفي الصفات عن الله تعالى من العلم والقدرة .. الخ وأن القرآن محدث مخلوق وأن الله تعالى ليس خالقاً لأفعال العباد .

<sup>[</sup>انظر: اعتقادات فرق المسلمين للرازي ص ٣٨ ــ ٤٥، الفرق بين الفرق للبغدادي ص ١١٤ ــ ١٥، الفرق البندادي ص ١١٤ ــ ٢٠٠ مقالات الاسلامية لأبي زهرة ص ١٢١ ــ ١٦٠ ، مقالات الاسلاميين المؤشعري: ١ / ٣٥٠ ومابعدها ، المذاهب الاسلاميين ، وكتب عنهم ص ١٢٦ ــ ١٦٠ ، وللاستاذ عبد الرحمن بدوي دراسة عنهم في كتابه مذاهب الاسلاميين ، وكتب عنهم زهدي حسن جار الله كتاباً طبع عام ١٣٦٦هـ ] .

<sup>(</sup>١) أحاديث الرؤية الصحيحة لا تتنافى مع قوله تعالى: (لاتدركه الأبصار) وقوله تعالى حكاية عن موسى عليه السلام: (رب أرني أنظر إليك قال: لن تراني) لأنه أراد عز وجل بقوله: (لاتدركه الأبصار) أي في الدنيا . وقال لموسى عليه السلام: (لن تراني) يريد في الدنيا لأنه جل وعز احتجب عن جميع خلقه في الدنيا ويتجلى لهم يوم الحساب ويوم الجزاء والقصاص، فيراه المؤمنون كما يرون القمر في ليلة البدر ولا يختلفون فيه كا لا يختلفون في التدوير والمسير والحدود وغير ذلك. وإنما وقع التشبيه بها على أننا ننظر إليه — عز وجل — كما ننظر إلى القمر ليلة البدر لا يختلف في ذلك كا لا يختلف في القمر.

<sup>[</sup> انظر تأويل مختلف الحديث لابن قتيبة ص ٢٠٤ ــ ٢٠٨ ، والاختلاف في اللفظ له أيضاً ص ٣٠ ــ ٣٢ ] .

كنوزها! وهذا هو الذي حذر منه النبي عَلَيْكُ أمته . وقال : « مامن حلق آدم إلى قيام الساعة فتنة أعظم من الدجال (1) وقال : « إذا جلس أحدكم في الصلاة فليستعذ بالله من أربع ؛ ليقل : اللهم إني أعوذ بك من عذاب جهنم ، وأعوذ بك من عذاب القبر . وأعوذ بك من فتنة المحيا والممات ، وأعوذ بك من فتنة المسيح الدجال (7) .

فهذا ادّعى الربوبية وأتى بشبهات فتن بها الخلق ، حتى قال فيه النبي عَلِيْكُ : « إنه أعور ؛ وإن ربكم ليس بأعور ، واعلموا أن أحداً منكم لن يرى ربه حتى يموت » (٣) فذكر لهم علامتين ظاهرتين يعرفهما جميع الناس ؛ لعلمه عَلَيْكُ بأن من الناس من يضل فيجوِّز أن يرى ربه في الدنيا في صورة البشر ، كهؤلاء الضُّلَّال الذين

<sup>(</sup>١) عن عبد الله بن مغفَّل قال قال رسول الله عَلَيْكُ : ماأهبط الله تعالى إلى الأرض منذ خلق آدم إلى أن تقوم الساعة فتنة أعظم من فتنة الدجال ، وقد قلت فيه قولاً لم يقله أحد قبل ، إنه آدم (شديد السمرة أقرب إلى السواد ) جعد ممسوخ عين اليسار ، على عينه ظفرة غليظة ، وإنه يبرئ الأكمة والأبرص ويقول أنا ربكم فمن قال : ربي الله فلا فتنة عليه . ومن قال : أنت ربي فقد افتتن يلبث فيكم ماشاء الله ثم ينزل عيسى بن مريم مصدقاً محمد عَلَيْكُ على ملته إماماً مهدياً وحكماً عدلاً فيقتل الدجال . فكان الحسن يقول ونرى أن ذلك عند الساعة .

رواه الطبراني في الكبير والأوسط، ورجاله ثقات وفي بعضهم ضعف لايضر: مجمع: ٧ / ٣٣٥ ــ ٣٣٦ وأحمد: ٥ / ٣٨٩ عن حذيفة قال: ذكر الدجال عند رسول الله علي فقال: ٥ لأنا لفتنة بعضكم أخوف عندى من فتنة الدجال ولن ينجو أحد من قبلها إلا يخافها، وماصنعت فتنة منذ كانت الدنيا صغيرة ولاكبيرة إلا لفتنة الدجال ، رواه أحمد والبزار ورجاله رجال الصحيح: مجمع: ٧ / ٣٣٥.

<sup>(</sup>٢) أبو داود: في الصلاة باب: مايقول بعد التشهد: ١ / ٤٥٦ مختصر المنذري عن أبي هريرة بلفظ: (إذا فرغ أحدكم من التشهد فليتعوذ بالله من أربع: من عذاب جهنم، ومن عذاب القبر، ومن فتنة المحيا والممات، ومن شر المسيح الدجال) ابن ماجة في إقامة الصلاة والسنة فيها. باب: مايقال في التشهد والصلاة على النبي عَلِيَّةً: ١ / ٢٩٤ برقم (٩٠٩) بلفظ (إذا فرغ أحدكم من التشهد الأنحير.. كما في أبي داود.

النسائي : عن أبي هريرة بلفظ : إذا تشهد أحدكم فليتعوذ بالله من أربع ... ثم يدعو لنفسه بماشاء في كتاب السهو : ٣ / ٥٨ .

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريجه انظر ص ( ).

يعتقدون ذلك . وهؤلاء قد يُسمُّون « الحلولية » و « الاتحادية » (١) .

#### أصناف الغلاة الحلولية:

وهم صنفان :

(أ) قوم يخصونه بالحلول أو الاتحاد في بعض الأشياء . كما يقوله النصارى في المسيح عليه السلام ، والغالية في على رضي الله عنه ونحوه ؛ وقوم في أنواع من المشايخ ، وقوم في بعض الصور الجميلة ؛ إلى غير ذلك من الأقوال التي هي شر من مقالة النصارى .

 $( \ \ )$  وصنف . يعمون فيقولون بحلوله أو اتحاده في جميع الموجودات - حتى الكلاب والخنازير والنجاسات وغيرها - كما يقول ذلك قوم من الجهمية ومن تبعهم من الاتحادية : كأصحاب ابن عربي  $(^{(1)})$  ، وابن سبعين  $(^{(1)})$  ، وابن الفارض  $(^{(1)})$  ،

(١) الحلولية: قال الجرجاني: الحلول: عبارة عن كون أحد الجسمين ظرفاً للآخر كحلول الماء في الكوز والحلول السرياني: عبارة عن اتحاد الجسمين بحيث تكون الإشارة إلى أحدهما إشارة إلى الآخر كحلول ماء الورد في الورد . فيسمى الساري حالاً والمسري فيه محلاً [ التعريفات ص ١٢٥] .

والحلولية: مذهب من التفكير يعد الله وجوداً شاملاً للكون كله حالاً فيه ، وقد انطوى الدين المصري القديم والبراهمانية والرواقية والأفلاطونية الحديثة على الحلولية وبهؤلاء تأثر بعض الفلاسفة والصوفيين المنسوبين للإسلام كابن عربي والحلاج وابن الفارض وغيرهم .

الاتحاد: هو تصيير الذاتين ذاتاً واحدة ... وهو شهود الوجود الحق الواحد المطلق الذي الكل موجود بالحق فيتحد به الكل من حيث أن له وجوداً خاصاً اتحد به فإنه محال . [ التعريفات للجرجاني ص ٢٢] .

( ٢ ) عمد بن على بن عمد ، أبو بكر الحاتمي الطائي الأندلسي ، المعروف بمحي الدين بن عربي ، ولد سنة سنين وخمسمئة في مرسية بالأندلس وانتقل إلى إشبيلته .

قال ابن دقيق العيد: سمعت شيخنا أبا محمد بن عبد السلام يقول عنه: شيعي سوء كذاب ... وقال الذهبي : صنف التصانيف في تصوف الفلاسفة وأهل وحدة الوجود فقال أشياء منكرة عدها طائفة من العلماء مروقاً وزندقة ، توفي سنة ثمان وثلاثين وستمئة [ ميزان الاعتدال : ٣ / ٢٥٩ – ٦٦٠ ، الأعلام : ٢ / ٢٨١ – ٢٨٢ ] .

(7) عبد الحق بن ابراهيم بن محمد بن نصر بن سبعين الاشبيلي الصوفي المشهور ، ولد سنة ثلاث عشرة وستمئة . قال الذهبي : كان من زهاد الفلاسفة ومن القائلين بوحدة الوجود ، له تصانيف وأتباع ، مات بمكة سنة تسع وستين وستمئة . [ شذرات الذهب : ٥ / ٣٢٩ ، البداية والنهاية : ١٣ / ٢٦٠ ، الأعلام :  $7 / 7 \cdot 7$  .

(٤) عمر بن أبي الحسن: على بن المرشد بن على ، الحموي الأصل المصري المولد والدار والوفاة ، ولد =

والتلمسانی (۱) ، والبلیانی (۲) ، وغیرهم » .

ومذهب جميع المرسلين ومن تبعهم من المؤمنين وأهل الكتاب أن الله سبحانه خالق العالمين ، ورب السموات والأرض ومابينهما ؛ ورب العرش العظيم ، والخلق جميعهم عباده وهم فقراء إليه .

وهو سبحانه فوق سمواته على عرشه بائن من خلقه ؛ ومع هذا فهو معهم أينها كانوا ؛ كما قال سبحانه وتعالى : ( هو الذي خلق السموات والأرض في ستة أيام ثم استوى على العرش ، يعلم مايلج في الأرض ومايخرج منها وماينزل من السماء ومايعرج فيها ، وهو معكم أينها كنتم ! والله بما تعملون بصير )(٢).

## عقوبة الغلاة أهل الضلال

فهؤلاء « الضّلال الكفار » الذين يزعم أحدهم أنه يرى ربه بعينيه ، وربما زعم أنه جالسه وحادثة أو ضاجعه ! وربما يعين أحدهم آدمياً إما شخصاً ؛ أو صبياً ، أو غير ذلك ؛ ويزعم أنه كلَّمهم ، يستتابون . فإن تابوا وإلا ضُربت أعناقهم وكانوا كفاراً ؛ إذ هم أكفر من اليهود والنصارى الذين قالوا : إن الله هو المسيح بن مربم ، فإن المسيح رسول كريم وجيه عند الله في الدنيا والآخرة ومن المقربين ، فإن المسيح رسول كريم وجيه عند الله في الدنيا والآخرة ومن المقربين ، فإذا كان الذين قالوا : إنه هو الله وإنه اتحد به أو حلَّ فيه قد كفَّرهم وعظَّم

سنة ست وسبعين وخمسمئة ، وهو ناظم التائية في السلوك ينعق فيها بالاتحاد الصريح ، توفي سنة اثنتين وثلاثين وستمئة ، [ البداية والنهاية : ١٥ / ١٤٣ / ٢١٥ ـ ٢١٥ ، شذرات الذهب : ٥ / ١٤٩ ـ ١٥٣ ، الأعلام : ٥ / ٥٥ ـ ٥٦ ] .

<sup>(</sup> ١ ) شعيب بن الحسن الأندلسي التلمساني ، أبو مدين ، من مشاهير الصوفية ، أصله من الأندلس ، أقام بفاس وسكن بجاية ، وكثر أتباعه وتوفى بتلمسان عام أربع وتسعين وخمسمئة وقد قارب الثمانين أو تجاوزها ، ويسميه محيى الدين بن عربي بشيخ الشيوخ .

<sup>[</sup> شذرات الذهب: ٤ / ٣٠٣ ، الأعلام : ٣ / ١٦٦ ] .

<sup>(</sup>٢) البلياني :

<sup>(</sup> ٣ ) الحديد : ٤ .

كُفْرَهم ؛ بل الذين قالوا إنه اتخذ ولداً حتى قال : ( وقالوا اتخذ الرحمن ولداً لقد جئتم شيئاً إذا ، تكاد السموات يتفطرن منه وتنشق الأرض وتخر الجبال هداً ، أن دعوا للرحمن ولداً ، وماينبغي للرحمن أن يتخذ ولداً ، إنْ كلُّ من في السموات والأرض إلا آتي الرحمن عبداً )(١) ، فكيف بمن يزعم في شخص من الأشخاص أنه هو ؟ هذا أكفر من الغالية الذين يزعمون أن علياً رضي الله عنه ؛ أو غيره من أهل البيت ، هو الله .

وهؤلاء هم « الزنادقة »(٢) الذين. حرَّقهم على \_\_ رضي الله عنه \_\_ بالنار ، وأمر بأخاديد خدت لهم عند باب كندة ، وقذفهم فيها بعد أن أجَّلهم ثلاثاً ليتوبوا ، فلما لم يتوبوا أحرقهم بالنار ، واتفقت الصحابة \_\_ رضي الله عنهم \_ على قتلهم ؛ لكن ابن عباس \_\_ رضي الله عنهما \_\_ كان مذهبه أن يقتلوا بالسيف بلا تحريق ، وهو قول أكثر العلماء ، وقصتهم معروفة عند العلماء (٣) .

<sup>(</sup>۱) مریم: ۸۸ ـ ۹۳ .

<sup>(</sup> ٢ ) أصل الزندقة : القول بأزلية العالم وأطلق على الزردشتية والمانوية وغيرهم من الثنوية ، وتوسع فيه فأطلق على كل شاك أو ضال أو ملحد ( المعجم الوسيط : ١ / ٤٠٣ ) .

قال الفيومي : الزنديق : مثل قنديل ، قال بعضهم : فارسي معرب ، وقال ابن الجواليقي : رجل ( زَنْدَقيّ ) و ( زنديق ) إذا كان شديد البخل ، وهو محكي عن تعلب ، وعن بعضهم سألت أعرابياً عن الزنديق فقال : هو النظار في الأمور .

والمشهور على ألسنة الناس أن الزنديق: هو الذي لايتمسك بشريعة ويقول بدوام الدهر. والعرب تعبر عن هذا بقولهم: ملحد، أي طاعن في الأديان. وقال في البارع: ( زنديق) و( زنادقة) و( زناديق) وليس ذلك من كلام العرب في الأصل، وفي التهذيب: ( وزندقة الزنديق) أنه لايؤمن بالآخرة ولا بوحدانية الحالق. [ المصباح المنير ص ٢٥٦].

<sup>(</sup>٣) وهؤلاء هم السبئية: أتباع عبد الله بن سبأ الحميري اليهودي ، كان من أهل صنعاء ، وأمه أمة سوداء ولذلك كان يقال له ابن السوداء ، وكان من الذين يكيدون للإسلام والمسلمين ، وغلا في حب علي \_ رضي الله عنه \_ وزعم أنه كان نبياً ، ثم غلا فيه حتى زعم أنه إله ، ودعا إلى ذلك قوماً من غلاة الكوفة فاتبعوه على ضلالته ، وتقدم بعضهم إلى على \_ رضي الله عنه \_ وقالوا له : أنت الله ، فاستتابهم ثلائاً فلما لم يتوبوا لم يجد بدأ من عقوبة من تحقق أنه على هذا المذهب الحبيث .

ومن معتقداتهم: القول برجعة محمد عَلَيْقُ ، وأن علياً وصي الله ، وأنه في السحاب ، وأن الرعد صوته ، وبأنه نبي ، وأن الإله حل فيه وفي الأثمة من بعده . [ اعتقادات فرق المسلمين والمشركين : ص ٥٧ ، الفرق بين الفرق للبغدادي : ص ٣٣ ــ ٢٣٣ ، تاريخ المذاهب الإسلامية : لأبي زهرة : ص ٣٨ ــ ٤٠ ، الأديان والفرق : لشيبة الحمد : ص ٣٤٦ ــ ١٤٩ ] .

#### الفصيل الثاني

#### الغلو في الصالحين

وكذلك الغلو في بعض المشايخ: إما في الشيخ « عدي » ويونس القنيي (١) أو  $-\frac{1}{2}$  الحلاج (٢) وغيرهم ؛ بل الغلو في علي بن أبي طالب \_ رضي الله عنه \_ ونحوه ، بل الغلو في المسيح عليه السلام ونحوه (٣) .

فكل من غلا في حي ؛ أو في رجل صالح مثل علي \_\_ رضي الله عنه \_\_ أو عدي » أو نحوه ؛ أو في من يعتقد فيه الصلاح ؛ كالحلاج أو الحاكم الذي كان بمصر (<sup>1</sup>) ، أو يونس القنيتي ونحوهم ، وجعل فيه نوعاً من الإلهية مثل أن يقول : كل

<sup>(</sup>١) يونس بن يوسف بن مساعد الشيباني المخارقي القنبي نسبة إلى (القُنية) قرية من نواحي ماردين، ولد سنة ثلاثين وخمسمئة، وهو شيخ الطائفة اليونسية، أولي الشطح، وقلة العقل، وكثبة الجهل، توفي سنة تسع عشرة وستمئة. [ وفيات الأعيان: ٧ / ٨٢٥ – ٨٥٦، شذرات الذهب: ٥ / ٨٧، الأعلام: ٨ / ٢٦٣].

<sup>(</sup> ٢ ) الحسين بن منصور الحلاج ، أبو مغيث ، أصله من بيضاء فارس ، نشأ بواسط العراق وانتقل إلى البصرة ، ادعى حلول الإلهية فيه ، فأمر المقتدر العباسي بالقبض عليه وقتله سنة تسع وثلاثمئة ، وادعى أصحابه أنه لم يقتل وإنما ألقي شبهه على علو له . قال ابن النديم في وصفه : كان محتالا يتعاطى مذاهب الصوفية ويدعى كل علم ، حسوراً على السلاطين ، مرتكبا للعظائم ، يروم اقلاب الدول ويقول بالحلول . [ الفهرست لابن النديم ص ١٩٠ ــ ١٩٢ ، البداية والنهاية : ١١ / ١٣٠ ــ ١٤٤ ، الأعلام : ٢ / ٢٦٠ ] .

 <sup>(</sup>٣) انظر الاعتصام للشاطبي: ١ / ٢٥٨ \_ ٢٥٩، تيسير العزيز الحميد: ٣٠٥ / ٣١٨، ففيهما
 تفصيل واسع عن آثار الغلو السيئة.

<sup>(</sup>٤) الحاكم: منصور بن نزار بن معد العبيدي ، يلقب بالحاكم بأمر الله والحاكم بأمره ، ولد في القاهرة سنة خمس وسبعين وثلاثمتة ، وفيها وفاته سنة إحدى عشرة وأربعمئة ، وهو من حكام الدولة العبيدية بالقاهرة ، أعلنت المدعوة إلى تأليه سنة سبع وأربعمئة في مساجد القاهرة وفي سيرته متناقضات عجيبة . يقال : إن رجلاً اغتاله في إحدى الليالي غيرة لله والإسلام ، ويقال : إن أخته ست الملك دست له رجلين اغتالاه وأخفيا أثره ، وعندها أعلن حمزة بن على أنه احتجب وسيعود لنشر الإيمان بعد الغيبة .

قال الذهبي : وثم اليوم ( قبيل سنة خمسين وسبعمثة للهجرة ) طائفة من طغام الاسماعيلية يحلفون بغيبة == الحاكم ، مايعتقدون إلا أنه باق وأنه سيظهر .

رزق لا يرزقنيه الشيخ فلان ماأريده ، أو يقول إذا ذبح شاة : باسم سيدي ، أو يعبده بالسجود له أو لغيره ، أو يدعوه من دون الله تعالى ؛ مثل أن يقول : ياسيدي فلان اغفر لي أو ارحمني أو انصرني أو ارزقنى ، أو أغثني أو أجرني ، أو توكلت عليك ، أو أنت حسبي ؛ أو أنا في حسبك ؛ أو نحو هذه الأقوال والأفعال ؛ التي هي من خصائص الربوبية التي لا تصلح إلا لله تعالى ، فكل هذا شرك وضلال يستتاب صاحبه ، فإن تاب وإلا قُتِلَ . فإنَّ الله إنما أرسل الرسل وأنزل الكتب لنعبد الله وحده لاشريك له ولا نجعل مع الله إلها آخر (١) .

والذين كانوا يدعون مع الله آلهة أخرى \_ مثل: الشمس والقمر والكواكب، والعزير والمسيح والملائكة، واللات والعزى ومناة الثالثة الأخرى، ويغوث ويعوق ونسرا، أو غير ذلك \_ لم يكونوا يعتقدون أنها تخلق الخلائق؛ أو أنها تنزل المطر، أو أنها تنبت النبات، وإنما كانوا يعبدون الأنبياء والملائكة والكواكب والجن والتماثيل المصورة لهؤلاء، أو يعبدون قبورهم، ويقولون: إنما نعبدهم ليقربونا إلى الله زلفى. ويقولون: هم شفعاؤنا عند الله (٢).

وبین کتب الدروز بضع رسائل یقولون : إنها من إنشاء الحاکم بقلمه .

ووضع محمد عبد الله عنان كتاباً بعنوان ( الحاكم بأمر الله وأسرار الدعوة الفاطمية ) [ الأعلام : ٧ / ٣٠٥ – ٢٠٦ .

<sup>(</sup> ١ ) وهذه الأنواع كلها عبادة لاتصرف إلا لله تعالى وحده ، وقد ذكر الله تعالى ذلك في كتابه الكريم وبينه النبي عَلِيْقًا :

فالذبح : عبادة : قال الله تعالى : ( قل إن صلاتي ونسكي ومحياي ومماتي لله رب العالمين لا شريك له وبذلك أمرت وأنا أول المسلمين ) الأنعام : ١٦٣ ـ ١٦٣ .

وكذلك الدعاء: فيما لايقدر عليه إلا الله سواء كان طلباً للشفاعة أو غيرها من المطالب يجب صرفه لله تعالى: قال الله تعالى: قال الله تعالى: قال الله تعالى: قال الله تعالى: ( ولا تدع من دون الله مالا ينفعك ولا يضرك فإن فعلت فإنك إذاً من الظالمين ) يونس: المنظر . . . . أنفر .

انظر بالتفصيل: تيسير العزيز الحميد للشيخ سليمان بن عبد الله ص ٣٩ \_ ٤٢.

<sup>(</sup> ٢ ) فوقعوا في شرك التقرب والزلفي وشرك طلب الشفاعة من غير الله ، وهما متلازمان .

#### توحيد الرسل والأنبياء :

فأرسل الله رسله تنهى أن يُدعى أحد من دونه ، لادعاء عبادة ؛ ولا دعاء استغاثة . وقال تعالى : (قل ادعوا الذين زعمتم من دونه فلا يملكون كشف الضر عنكم ولا تحويلا ، أولئك الذين يدعون يبتغون إلى ربهم الوسيلة أيهم أقرب ؟ ويرجون رحمته ويخافون عذابه ؛ إن عذاب ربك كان عذوراً ) (١) .

قال طائفة من السلف<sup>(۲)</sup>: كان أقوام يدعون المسيح وعزيرا والملائكة ؛ فقال الله لهم: هؤلاء الذين تدعونهم يتقربون إليَّ كما تتقربون ، ويرجون رحمتي كما ترجون رحمتي ، ويخافون عذابي كما تخافون عذابي .

وقال تعالى: (قل: ادعوا الذين زعمتم من دون الله لايملكون مثقال ذرة في السموات ولا في الأرض، ومالهم فيهما من شرك وماله منهم من ظهير، ولا تنفع الشفاعة عنده إلا لمن أذن له) (٣) فأخبر سبحانه: أن مايدعى من دون الله ليس له مثقال ذرة في الملك ولا شرك في الملك، وأنه ليس له من الخلق عون يستعين به، وأنه لاتنفع الشفاعة عنده إلا بإذنه.

وقال تعالى: (وكم من ملَك في السموات لا تغني شفاعتهم شيئاً ؛ إلا من بعد أن يأذن الله لمن يشاء ويرضى) (٤) وقال تعالى: (أم اتخذوا من دون الله شفعاء ، قل: أو لو كانوا لايملكون شيئاً ولا يعقلون ، قل: لله الشفاعة جميعاً له ملك السموات والأرض ثم إليه ترجعون ) (٥) وقال تعالى: (ويعبدون من دون الله مالا

<sup>(</sup>١) الاسراء: ٥٦ - ٥٧ .

 <sup>(</sup> ۲ ) وهذا التفسير للآية مروي عن ابن عباس ، وقال ابن مسعود كان نفر من الإنس يعبدون نفراً من الجن فأسلم النفر من الجن وتمسك الانسيون بعبادتهم فأنزل الله ( أولئك الذين يدعون يبتغون إلى ربهم الوسيلة أيهم أقرب ) تفسير ابن كثير : ٣ / ٤٧ ، الدر المنثور : ٥ / ٣٠٥ .

<sup>(</sup>٣) سبأ: ٢٢ ـ ٢٣ .

<sup>(</sup>٤) النجم: ٢٦.

<sup>(</sup> ٥ ) الزمر : ٤٤ .

يضرهم ولا ينفعهم ويقولون هؤلاء شفعاؤنا عند الله . قل : أتنبؤن الله بما لا يعلم في السموات ولا في الأرض سبحانه وتعالى عما يشركون ) (١٠) .

#### التوحيد مفتاح دعوة الرسل:

وعبادة الله وحده: هي أصل الدين، وهو التوحيد الذي بعث الله به الرسل وأنزل به الكتب، فقال تعالى: ( واسأل من أرسلنا من قبلك من رسلنا ؛ أجعلنا من دون الرحمن آلهة يعبدون ) (۲) ؟ وقال تعالى: ( ولقد بعثنا في كل أمة رسولا أن اعبدوا الله واجتنبوا الطاغوت ) (۳) وقال تعالى: ( وماأرسلنا من قبلك من رسول إلا نوحي إليه أنه لا إله إلا أنا فاعبدون ) (٤).

# تحقيق التوحيد والتحذير من كل مظاهر الشرك :

وكان النبي عَلَيْكَ يحقق التوحيد ويعلمه أمته (٥) ، حتى قال له رجل : ماشاء الله وكان النبي عَلَيْكَ يحقق التوحيد ويعلمه أمته (٥) ، وقال : « لا تقولوا : وشئت . فقال : « أجعلتنى لله نداً ؟! بل ماشاء الله وحده (٧) ، ونهى عن الحلف ماشاء الله ثم شاء محمد (٧) ، ونهى عن الحلف

<sup>(</sup> ۱ ) يونس: ۱۸ ، وللاستزادة عن الشفاعة وأنواعها المشروعة وغير المشروعة ، انظر : شرح العقيدة الطحاوية : ص ۲۲۳ ـــ ۲۹۷ .

<sup>(</sup> ۲ ) الزخرف : ٥٥ .

<sup>(</sup> ٣ ) النحل : ٣٦ .

<sup>(</sup> ٤ ) الأنبياء ٢٥ .

<sup>(</sup> ٥ ) انظر في شرح هذه المعاني : تيسير العزيز الحميد ص ٥٩٨ ـــ ٦٠٥ .

<sup>(</sup> ٦ ) أخرجه البخاري : في الأدب المفرد ص ٢٣٤ وابن ماجة : في الكفارات برقم : ( ٢١١٧ ) . والنسائي : في عمل اليوم والليلة : ٥ : ٢٦٩ بلفظ : ( أجعلتني لله عدلاً ) ، والطحاوي في مشكل الآثار : ١ / ٩٠ . والطبراني في الحبير برقم : ( ١٣٠٠٥ و ١٣٠٠٦ ) . وأبو نعيم في الحلية :

٤ / ٩٩ . والخطيب : في تاريخ بغداد : ٨ / ١٠٥ . وابن السني : في عمل اليوم والليلة ( ٦٧٢ ) .

انظر: سلسلة الأحاديث الصحيحة للشيخ الألباني برقم: ( ١٣٩ ) المجلد الأول ، والنهج السديد في تخريج أحاديث تيسير العزيز الحميد صفحة: ٤٧ . وفتح المجيد بتخريج الشيخ عبد القادر الأرناؤوط صفحة: ٥٠ .

 <sup>(</sup> V ) أخرجه أحمد في المسند: ٥ / ٩٩٣ عن حذيفة قال: أتى رجل النبي عَلَيْكُ فقال: إني رأيت في المنام أني لقيت بعض أهل الكتاب فقالوا: نعم القوم أنتم لولا أنكم تقولون: ماشاء الله وشاء محمد. فقال النبي عَلَيْكُ : ( قد كنت أكرهها منكم ، فقولوا: ماشاء الله ثم شاء محمد).

بغير الله فقال: « من كان حالفا فليحلف بالله أو ليصمت » (١).

وقال : « من حلف بغير الله فقد أشرك »(٢) ، وقال : « لا تطروني كما أطرت النصارى عيسى بن مريم ، إنما أنا عبد ، فقولوا عبد الله ورسوله »(٣) .

ولهذا اتفق العلماء على أنه ليس لأحد أن يحلف بمخلوق، كالكعبة

ابن ماجة: في الكفارات \_ باب النهي أن يقال: ماشاء الله وشئت: ١ / ٦٨٥ برقم ( ٢٨١١ ) عن
 حذيفة وعن الطفيل بن سَخْبَرَه أخى عائشة لأمها عن النبي عَلِيلًة بنحوه .

وأخرجه الدارمي في الاستئذان . باب : في النهي عن أن يقول : ماشاء الله وشاء فلان : ٢ / ٢٩٥ والحديث أخرجه أيضاً : الطحاوي في مشكل الآثار والطبراني في الكبير .

انظر: فتح الباري لابن حجر: ١١ / ٥٤٠ ، سلسلة الأحاديث الصحيحة رقم ( ١٣٧ ) ، النهج السديد صفحة : ٢٣٠ برقم ( ٤٨٤ ) .

<sup>( 1 )</sup> قطعة من حديث ابن عمر أن النبي عَلِيَّكُ سمع عمر وهو يقول : وأبي ، فقال رسول الله عَلِيَّكُ : ( إن الله ينهاكم أن تحلفوا بآبائكم فإذا حلف أحدكم فليحلف بالله أو ليصمت ) قال عمر : فماحلفت بعدها ذاكراً ولا آثراً .

أخرجه البخاري في كتاب الأدب ــ باب : من لم ير إكفار من قال ذلك متأولاً أو جاهلاً : ١٠ / ١٦٠ وفي الأيمان والنذور باب لا تحلفوا بآبائكم ١١ / ٥٣٠ .

ومسلم: في الأيمان ـــ باب النهي عن الحلف بغير الله تعالى برقم ( ١٦٤٦ ) ٣ / ١٢٦٧ والدارمي في النفور باب: النهي عن أن يحلف بغير الله ٢ / ١٨٥ ومالك في الموطأ ، كتاب النذور : ٢ / ٤٨٠ . والإمام أحمد في المسند ٢ / ٧ .

<sup>(</sup> ٢ ) أخرجه الترمذي: في النذور والأيمان: ٥ / ١٣٥ ـــ ١٣٦ بلفظ: فقد كفر أو أشرك. وقال: هذا حديث حسن. وابن حبان: في الأيمان والنذور. باب: فيما يحلف به ومانهي عن الحلف به برقم ( ١١٧٧) صفحة ٢٨٦ موارد الظمآن. والامام أحمد: ١ / ٤٧ ، ٢ / ٣٤ و ٦٧ و ٦٩ و ٨٧ بلفظ فقد أشرك وفي مواضع أخرى من المسند أيضاً.

والحاكم: ١ / ١٨ ، ٤ / ٢٩٧ بلفظ فقد كفر . وقال صحيح على شرطهما وأقره الذهبي . والبيهقي في السنن: ١٠ / ٢٩ .

وانظر: التلخيص الحبير لابن حجر: ٤ / ١٦٨ وفتح الباري: ١١ / ٥٣١ وتحفة الأحوذي: ٥ / ١٣٦ والنهج السديد: صفحة: ٢٢٣.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: في كتاب أحاديث الأنبياء ــ باب: قول الله تعالى: ( واذكر في الكتاب مريم إذ انتبذت من أهلها ) ٦ / ٤٧٨ فتح الباري وفي المحاربين ــ باب: رجم الحبلى في الزنا إذا أحصنت: والدارمي: في الرقاق: باب: قول النبي عليه لا تطروني: ٢ / ٣٢٠.

وأحمد في المسند: ١ / ٢٣ ، ٢٤ ، ٤٧ ، ٥٥ .

والبغوي في شرح السنة: ١٣ / ١٤٦ .

ونحوها <sup>(١)</sup> .

ونهى النبي عَلِيْكُ عن السجود له ، ولما سجد بعض أصحابه نهاه عن ذلك وقال : « لا يصلح السجود إلا لله » (٢) ، وقال : « لو كنت آمراً أحداً أن يسجد لأحد لأمرت المرأة أن تسجد لزوجها » (٣) ، وقال لمعاذ بن جبل \_ رضي الله عنه \_ : « أرأيت لو مررت بقبري أكنت ساجداً له » ؟ قال : لا . قال : فلا تسجد لي » (٤) .

( ٢ ) انظر تحفة الأحوذي : ٤ / ٣٢٤ .

المتابعات .

(٣) أخرجه أبو داود في النكاح ــ باب : في حق الزوج على المرأة ٣ / ٦٧.

والترمذي في الرضاع \_ باب : في حق الزوج على المرأة : ٤ / ٣٢٣ وقال : حسن غريب من هذا الوجه وابن ماجه في النكاح \_ باب : حق الزوج على المرأة عن عائشة برقم ( ١٨٥٢) ١ / ٥٩٥ وقال في الزوائد في إسناده على بن زيد وهو ضعيف لكن للحديث طريق أخرى وله شاهدان من حديث طلق بن على رواه الترمذي والنسائي ومن حديث أم سلمة رواه الترمذي وابن ماجة . وأخرجه أيضاً عن معاذ برقم ( ١٨٥٣) وفيه قصة كقصة عيسى بن سعد عن أبي داود الآتية واسناده صحيح وذكره الهيئمي في المجمع ٤ / ٣٠٩ عن معاذ وقال : رواه بتمامه البزار وأحمد باختصار ورجاله رجال الصحيح وكذلك طريق من طرق أحمد وروى الطبراني بعضه أيضاً واحد اسنادي الطبراني رجاله رجال الصحيح .

والحديث أخرجه أيضاً الدارمي في الصلاة \_ باب النهي أن يسجد لأحد: ١ / ٣٤٢. والبغوي في شرح السنة: ٩ / ١٥٨.

وابن حبان في النكاح ـــ باب في حق الزوج على المرأة برقم : ( ١٢٩٠ ) ص ٣١٤ من موارد الطمآن .

(2) أخرجه أبو داود في النكاح بياب: في حق الزوج على المرأة: ٣ / ٦٦ - ٦٧ من مختصر المنذري عن قيس بن سعد. قال: أتبت الحيوة فرأيتهم يسجدون لمرزبان لهم ، فقلت: رسول الله عَلَيْكُمُ أحق أن يسجد له ، قال فأتبت النبي عَلَيْكُمُ فقلت: إني أتبت الحيوة فرأيتهم يسجدون لمرزبان لهم فأنت يارسول الله أحق أن نسجد لك ! قال : أرأيت لو مررت بقبري أكنت تسجد له ؟ قال : قلت : لا قال : ٥ فلا تفعلوا . لو كنت آمرا أحدا أن يسجد لأحد لأمرت النساء أن يسجدن لأزواجهن لما جعل الله لهم عليهن من الحق ٥ . قال المنذري : في اسناده شريك بن عبد الله القاضي ، وقد تكلم فيه غير واحد ، وأخرج له مسلم في

<sup>(1)</sup> قال ابن قدامة: « ولا يجوز الحلف بغير الله وصفاته ، نحو: أن يحلف بأبيه أو الكعبة أو صحابي أو إمام. قال الشافعي: أخشى أن يكون معصية ، قال ابن عبد البر: وهذا أصل مجمع عليه » المغني لابن قدامة: ٨ / ٣٧٧ — ٣٧٨ وفيه بيان لأدلة تحريم ذلك وبعضها مما ساقة المؤلف هنا ، والرد على من أجاز الحلف بالمحلوق احتجاجاً بأن الله أقسم ببعض مخلوقاته ، وماروي أن النبي علي قال: « أفلح وأبيه إن صدق » . وانظر أيضاً : مجمع الأنهر شرح ملتقى الأبحر للشيخ محمد داماد الحنفي : ١ / ١٤٥ ، مغني المحتاج شرح المنهاج للشريني : ٤ / ٣٠٠ .

ونهى النبي عَيِّلِيَّهِ عن اتخاذ القبور مساجد ؛ فقال في مرض موته : « لعن الله اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد ، يحذر مافعلوا » قالت عائشة رضي الله عنها : ولولا ذلك لأبرز قبره ولكن كره أن يتخذ مسجداً (١).

وفي الصحيح عنه عَلَيْكُ أنه قال قبل أن يموت بخمس: « إن من كان قبلكم كانوا يتخذون القبور مساجد ، ألا فلا تتخذوا بيتي عيدا ولا بيوتكم قبوراً ، وصلوا على حيثها كنتم فإن صلاتكم تبلغني » (٢٦)، ولهذا اتفق أئمة الإسلام على أنه لايشرع بناء المسجد على القبور ، ولا تشرع الصلاة عند القبور ؛ بل كثير من العلماء يقول : الصلاة عندها باطلة (٢) .

والسنة في زيارة قبور المسلمين نظير الصلاة عليهم قبل الدفن ، قال الله تعالى في كتابه عن المنافقين ( ولا تصل على أحد منهم مات أبدا ولا تقم على قبوه )(٤)

<sup>(</sup>١) قطعة من حديث طويل أخرجه البخاري في الصلاة . باب (٥٥) ١ / ٥٣٢ من فتع الباري . وفي الجنائز \_ باب مايكره من اتخاذ المساجد على القبور ومسلم : في المساجد ومواضع الصلاة \_ باب النهي عن بناء المساجد على القبور : ١ / ٣٧٧ .

والدارمي: في الصلاة ــ باب النهي عن التخاذ القبور مساجد: ١ / ٣٢٦. وأحمد: ١ / ٢١٨ و ٢ / ٢٦٠ و ٥ / ١٨٤ والبغوي في شرح السنة: ٢ / ٤١٥ و ١٤ / ٣٤٠.

<sup>(</sup> ٢ ) عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال: رسول الله عَلَيْظَةَ : ( لا تجعلوا بيوتكم قبوراً ولا تجعلوا قبري عيداً وصلوا علي ) بهذا اللفظ أخرجه أبو داود في المناسك ــ باب زيارة القبور ٢ / ٤٤٧ وقال المنذري: في اسناده عبد الله بن نافع الصائغ المديني مولى بني مخزوم ، كنيته أبو محمد ، قال البخاري: يعرف حفظه وينكر ، وقال أحمد بن حنبل: لم يكن صاحب حديث ، كان ضعيفاً فيه ، ولم يكن في الحديث بذاك . وقال أبو حاتم الرازي: ليس بالحافظ وهو لين تعرف حفظه وتنكر . ووثقه يحيى بن معين ، وقال أبو زرعة : لابأس

وأخرجه أيضاً أحمد : ٢ / ٣٦٧ ونسبه الهيثمي لأبي يعلى ، وقال : فيه حفص بن ابراهيم ، ذكره ابن أبي حاتم ولم يذكر فيه جرحاً ، وبقية رجاله ثقات . المجمع : ٤ / ٣ .

وللحديث طرق وشواهد يرتقي بها إلى الصحة . انظر : النهجع السديد رقم ( ٢٢٩ ) ص ١٢٠ . وفي الصحيحين جزء من الحديث ( اجعلوا من صلاتكم في بيوتكم ولا تتخذوها قبوراً ) .

<sup>(</sup> ٣ ) أنظر : أحكام القرآن لابن العربي : ٣ / ١١٣٣ ، القرطبي : ١٠ / ٤٨ – ٥٠ ، أضواء البيان للشنقيطي : ٣ / ١٠٩ – ١٧٦ .

<sup>(</sup> ٤ ) التوبة : ٨٤ .

فكان دليل الخطاب(١) أن المؤمنين يُصلى عليهم ويقام على قبورهم .

وكان النبي عَلَيْكُ يعلم أصحابه إذا زاروا القبور أن يقولوا: « السلام عليكم أهل دار قوم مؤمنين. وإنا إن شاءالله بكم لاحقون ، يرحم الله المستقدمين منا ومنكم والمستأخرين. نسأل الله لنا ولكم العافية. اللهم لاتحرمنا أجرهم ؛ ولا تفتنا بعدهم ؛ واغفر لنا ولهم » (٢).

وذلك أن من أكبر أسباب عبادة الأوثان كان التعظيم للقبور بالعبادة ونحوها ، قال الله تعالى في كتابه : ( وقالوا : لاتذرن آلهتكم ؛ ولا تذرن وداً ولا سواعاً ؛ ولا يغوث ويعوق ونسرا )(٢) . قال طائفة من السلف : كانت هذه أسماء قوم صالحين ؛ فلما ماتوا عكفوا على قبورهم ثم صوروا تماثيلهم وعبدوها (٤) .

ولهذا اتفق العلماء على أن من سلم على النبي عَلَيْتُهُ عند قبره أنه لايتمسح بحجرته ولا يقبلها ، لأن التقبيل والاستلام إنما يكون لأركان بيت الله الحرام ، فلا

<sup>(</sup>١) دليل الخطاب: يقول علماء أصول الفقه: اللفظ المستعمل في معناه قد يدل على المعنى بمنطوقه وقد يدل عليه بمفهومه. ومنطوق اللفظ: هو المعنى الذي يدل عليه اللفظ في محل النطق \_ التلفظ \_ ومفهومه: هو المعنى الذي يدل عليه اللفظ لا في محل النطق والتلفظ بل في محل السكوت. والمفهوم ينقسم إلى: مفهوم موافقة ومفهوم مخالفة. ومفهوم المخالفة: هو حيث يكون المسكوت عنه مخالفة للمذكور في الحكم المنطرق به ويسمى « دليل الخطاب » لأن دليله من جنس الخطاب أو لأن الخطاب الله عليه.

<sup>[</sup> انظر : إرشاد الفحول : للشوكاني ص ١٧٨ ــ ١٧٩ ، أصول الفقه : محمد أبو النور زهير : ٢ / ٩١ ومابعدها ، أصول الفقه : أبو زهرة ص ١٤٧ ومابعدها ] .

<sup>(</sup> ٢ ) أخرجه مسلم في الجنائز ... باب : مايقال عند دخول القبور والدعاء لأهلها برقم ( ٩٧٥ ) ٢ / ٦٧١ دون قولة ( يرحم الله المستقدمين منا ومنكم والمستأخرين وقوله : اللهم لا تحرمنا أجرهم ... ) بل هي من حديث عائشة عند ابن السنى .

وأخرجه أبو داود في الجنائز باب : مايقول إذا أتى المقابر ٤ / ٣٥١ وعزاه المنذري للنسائي وابن ماجه وأخرجه البغوي في شرح السنة مختصراً ٥ / ٤٦٨ .

وانظر : الأذكار للنووي ص ١٤٢ مع تعليق الشيخ الأرناؤوط .

<sup>(</sup> ۳ ) نوح : ۲۳ .

<sup>(</sup> ٤ ) انظر : تفسير ابن كثير : ٤ / ٤٢٧ ـــ ٤٢٨ .

يشبه بيت المخلوق ببيت الخالق(١) .

وكذلك الطواف والصلاة والاجتماع للعبادات إنما تقصد في بيوت الله وهي المساجد التي أذن الله أن ترفع ويذكر فيها اسمه . فلا تقصد بيوت المخلوقين فتتخذ عيدا ، كما قال صلى الله عليه وسلم « لا تتخذوا بيتي عيدا » (٢) .

## مكانة التوحيد:

كل هذا لتحقيق التوحيد ، الذي هو أصل الدين ورأسه ، الذي لايقبل الله عملاً إلا به ، ويغفر لصاحبه ، ولا يغفر لمن تركه ، وكما قال تعالى : ( إن الله لايغفر أن يشرك به ويغفر مادون ذلك لمن يشاء ، ومن يشرك بالله فقد افترى إثماً عظيما ) (٣).

ولهذا كانت كلمة التوحيد أفضل الكلام وأعظمه ، فأعظم آية في القرآن آية الكرسي ( $^{(4)}$ ) ( الله  $^{(4)}$  لا إله إلا هو الحي القيوم ، لا تأخذه سنة ولا نوم ) $^{(6)}$  . وقال

<sup>(</sup>١) انظر مجموع الفتاوى: ١ / ١٦٥ ومابعدها ، وتختصره في مجموع الفتاوى ٢٧ / ١١٤ ــ ٢٨٨ ، الجواب الباهر في زوار المقابر في الفتاوى: ٢٧ / ٣١٤ ــ ٤٤٤ ففيهما تفصيل أحكام الزيارة الشرعية والبدعية ، الرد على الأخنائي ص ١٣١ ومابعدها .

<sup>(</sup> ٢ ) الحديث ذكره شيخ الإسلام في الفتاوى: ٢٧ / ٣٨٧ بلفظ « لاتتخذوا قبرى عيداً وصلوا على حيث ماكنتم ... » وهو حديث صحيح أخرجه أحمد في المسند: ٢ / ٣٦٧ وأبو داود في المناسك \_ باب زيارة القبور برقم ( ٢٠٤٢ ) عن أبي هريرة ، وليس فيه هذا اللفظ الذي ساقه ابن تيمية \_ رحمه الله \_ في هذا الموضع .

<sup>(</sup> ۲ ) النساء : ۲۸ .

<sup>(</sup>٤) عن أبي بن كعب رضي الله عنه قال: قال رسول الله على الله المنذر! أتدري أي آية من كتاب الله معك أعظم؟ قال: قلت: الله ورسوله أعلم. قال: يأبا المنذر! أتدري أي آية من كتاب الله معك أعظم؟ قال: قلت: « الله لا إله هو الحي القيوم » قال: فضرب في صدري وقال: « والله يَهْنِك العلم أبا المنذر ». أخرجه مسلم في صلاة المسافرين — باب فضل سورة الكهف وآية الكرسي برقم ( ١٨١٠) / ١٥٥٠ وأبو داود في الصلاة — باب ماجاء في آية الكرسي برقم: ( ١٤٦٠) ، والبغوي في شرح السنة: ٤ / ٥٥٩ وفي التفسير عند تفسير آية الكرسي .

<sup>(</sup> ٥ ) البقرة : ٢٥٥ .

عَلِيْكَ : ( من كان آخر كلامه لا إله إلا الله دخل الجنة ) (١). والإله هو : الذي يألهه القلب عبادةً له ، واستعانة ، ورجاء له ، وخشية وإجلالا ، وإكراما .

<sup>(</sup>١) رواه أحمد: ٥ / ٢٣٣، وأبو داود: برقم ( ٣١١٦).

والحاكم: ١ / ٣٥١ وصححه ووافقه الذهبي .

والخطيب في الموضع: ٢ / ١٧٦ وتاريخ بغداد: ٩ / ٣٣٥ . والبيهقي: في الأسماء والصفات ـــ ص ٩٩ ، وله شاهد عند ابن حبان برقم ( ٧١٩ ) من موارد الظمآن

والبيهقي: في الاسماء والصفات \_ ص ٩٩، وله شاهد عند ابن حبان برقم ( ٧١٩) من موارد الظمان والحديث حسنه النووي في المجموع: ٥ / ٩٩، وصححه التاج السبكي في الطبقات: ١ / ٣٠، وحسنه الحافظ في تخريج الأذكار كما في الفتوحات الربانية: ٤ / ١٠٩ \_ ١١٠ وذكر له شواهد، عن: النهج السديد في تخريج أحاديث تيسير العزيز الحميد برقم ( ٩ ) ص ١٤ \_ \_ ١٥.

#### فصـــــل

#### الاقتصاد في السنة ( الاعتقاد ) :

ومن ذلك الاقتصاد في السنة ؛ واتّباعها كما جاءت ، بلا زيادة ولا نقصان .. مثل الكلام : في ( القرآن ) و ( سائر الصفات ) .

## مذهب السلف في القرآن الكريم:

فإن مذهب سلف الأمة وأهل السنة أن القرآن كلام الله ؛ منزَّل غير مخلوق ، منه بدأ وإليه يعود . هكذا قال غير واحد من السلف . روي عن سفيان بن عيينة (١) عن عمرو بن دينار (٢) \_\_ وكان من التابعين الأعيان \_\_ قال : مازلت أسمع الناس يقولون ذلك .

والقرآن الذي أنزله الله على رسوله عَلَيْكُ هو هذا القرآن الذي يقرؤه المسلمون ويكتبونه في مصاحفهم، وهو كلام الله لا كلام غيره؛ وإن تلاه العباد وبلغوه بحركاتهم وأصواتهم. فإن الكلام لمن قاله مبتدئاً لا لمن قاله مبلغاً مؤدياً، قال الله تعالى: (و إنْ أحد من المشركين استجارك فَأْجِرْهُ حتى يسمع كلام الله؛ ثم أبلغه مأمنه )(")، وهذا القرآن في المصاحف، كما قال تعالى: (بل هو قرآن مجيد في لوح محفوظ)(أ) وقال تعالى: (يتلو صحفاً مطهرة؛ فيها كتب قيمة)(٥).

<sup>(</sup>١) سفيان بن عيينة بن ميمون الهلالي الكوفي ، أبو محمد : محدث الحرم المكي ، ولد بالكوفة سنة سبع ومئة للهجرة ، سكن مكة وتوفي بها سنة ثمان وتسعين ومئة ، كان حافظاً ثقة ، واسع العلم ، كبير القدر ، قال الشافعي : (لولا مالك وسفيان لذهب علم الحجاز ) له الجامع في الحديث وكتاب في التفسير [ وفيات الأعيان : ١ / ٢١٠ ، ميزان الاعتدال : ١ / ٣٩٧ ، تاريخ بغداد : ٩ / ١٧٤ ، الأعلام : ٣ / ١٠٥ ] . (٢ ) عمرو بن دينار الجمحي بالولاء ، أبو محمد الأثرم : فقيه ، كان مفتى أهل مكة ، فارسي الأصل ، مولده بصنعاء سنة ست وأربعين ووفاته بمكة سنة ست ومئة . قال شعبة : ( مارأيت أثبت في الحديث منه ، وقال النسائي : ثقة ثبت . [ تهذيب التهذيب : ٨ / ٣٠ ، الأعلام : ٥ / ٧٧ ] .

<sup>(</sup> ٥ ) البينة : ٢ ــ ٣ .

وقال : ( إنه لقرآن كريم في كتاب مكنون )(١) .

والقرآن كلام الله بحروفه ونظمه ومعانيه ، كل ذلك يدخل في القرآن وفي كلام الله . وإعراب الحروف هو من تمام الحروف ؛ كما قال النبي عَلَيْكُ : « من قرأ الله . وإعراب الحروف هو من تمام حسنات  $\chi^{(\Upsilon)}$  وقال أبو بكر وعمر رضي الله عنهما : حفظ إعراب القرآن أحب إلينا من حفظ بعض حروفه .

وإذا كتب المسلمون مصحفاً فإن أحبوا أن لا ينقطوه ولا يشكلوه جاز ذلك ؟ كان الصحابة يكتبون المصاحف من غير تنقيط ولا تشكيل ؟ لأن القوم كانوا عرباً لا يلحنون . وهكذا هي المصاحف التي بعث بها عثمان رضي الله عنه إلى الامصار في زمن التابعين .

ثم فشا « اللحن » فنقطت المصاحف وشكلت بالتُّقَطِ الحمر ، ثم شكلت بمثل خط الحروف ؛ فتنازع العلماء في كراهة ذلك . وفيه خلاف عن الإمام أحمد رحمه الله وغيره من العلماء ، قيل : يكره ذلك لأنه بدعة : وقيل : لا يكره للحاجة

<sup>(</sup>١) الواقعة : ٧٨.

<sup>(</sup>٢) لم نجده بهذا اللفظ. وذكره المتقي في كنز العمال: ١ / ٥٣٣ عن عمر: ( من قرأ القرآن فأعرب كلمه كان له بكل حرف أربعون حسنة ، ومن لم يعرب منه شيئاً كان له بكل حرف عشر حسنات ) وعزاه لأبي عثمان الصابوني في المئتين والبيهقي في شعب الايمان. وعن ابن عمر: ( من قرأ القرآن فأعرب في قراءته كان له بكل حرف منه عشرون ، ومن قرأ بغير إعراب كان له بكل حرف عشر حسنات ) أخرجه البيهقي في شعب الإيمان. انظر: كنز العمال: ١ / ٥٣٣ .

وأخرج أبو نعيم في الحلية عن عائشة قالت: قال رسول الله على الله على القرآن فأعربه كانت له عند الله دعوة مستجابة إن شاء عجلها له في الدنيا ، وإن شاء ادخرها له في الآخرة ) . وقال : غريب من حديث مالك تفرد به عبد الرحمن . حلية الأولياء : ٧ / ٣٤٩ في كنز العمال : ١ / ٣٥٤ : من قرأ القرآن فأعربه كان له أجر شهيد . وعزاه لأبي نعيم عن حديفة وعند ابن أبي شيبة في المصنف : ١٠ / ٤٥٦ عن أبي هريرة : أعربوا القرآن والتمسوا غرائبه وعزاه الهيشمي في المجمع : ٧ / ١٦٣ لأبي يعلى وقال : فيه عبد الله بن سعيد بن أبي سعيد المقبري وهو متروك .

وروي عن ابن مسعود موقوفاً : ﴿ أَعربُوا القرآن فإنه عربي ... ﴾ رواه الطبراني من طرق وفيها ليث بن أبي سليم وفيه ضعف وبقية رجال أحد الطرق رجال الصحيح ، مجمع الزوائد ٧ / ١٦٤ .

إليه . وقيل يكره النقط دون الشكل لبيان الإعراب . والصحيح أنه لا بأس به (۱) . O والتصديق بما ثبت عن النبي عَلِيْكُ : أن الله يتكلم بصوت ؛ وينادي آدم عليه السلام بصوت (۲) ؛ إلى أمثال ذلك من الاحاديث . فهذه الجملة كان عليها سلف الأمة وأثمة السنة .

○ وقال أئمة السنة: القرآن كلام الله تعالى غير مخلوق. حيث تُلِيَ وحيث كتب. فلا يقال لتلاوة العبد بالقرآن: إنها مخلوقة، لأن ذلك يدخل فيه القرآن المنزل، ولا يقال: غير مخلوقة، لأن ذلك يدخل فيه أفعال العباد.

<sup>(</sup> ١ ) كان العلماء في الصدر الأول يرون كراهة نقط المصحف وشكله مبالغة منهم في انحافظة على أداء القرآن كما رسم في مصحف عثمان رضي الله عنه ، وخوفاً من أن يؤدي ذلك إلى التغيير فيه .

ومن ذلك ماروي عن ابن مسعود أنه قال : جردوا القرآن ولا تخلطوه بشيٌّ ، وماروي عن ابن سيرين أنه كره النقط والفواتح والحواتم .

ولكن الزمان قد تغير فاضطر المسلمون إلى إعجام المصحف وشكله محافظة على أداء القرآن كم رسمه المصحف، وخوفاً من أن يؤدي تجرده من النقط والشكل إلى التغيير فيه بعد أن اتسعت رقعة الإسلام واختلط العرب بالعجم وكادت العجمة تمس سلامة اللغة ، وبدأ اللبس والإشكال في قراءة المصاحف حتى ليشق على الناس التمييز بين الحروف والكلمات وهي غير معجمة ، فمعقول حينئد أن يزول القول بكراهة الإعجام والشكل ويخل محله القول بوجوب أو باستحباب الاعجام والشكل لما هو مقرر من أن الحكم يدور مع علته وجوداً وعدماً ، ولذلك أمر عبد الملك بن مروان الحجاج أن يعنى بهذا الأمر ، فندب له نصر بن عاصم الليثي ونحيى بن يعمر العدواني فقاما بذلك العمل وكلاهما كف وقدير على ماندب له . انظر : [ مناهل العرفان في علوم القرآن ــ الزرقاني : ١ / ٢٠١ ـ ٤٠٦ ، وانظر : الآداب الشرعية لابن مفلح : ٢ / ٢٩٥ ــ ٢٩٦ ] .

قال النووي \_ رحمه الله \_ قال العلماء ويستحب نقط المصحف وشكله فإنه صيانة من اللحن فيه والتصحيف وأما كراهة الشعبي والنخعي النقط فإنما كرهاه في ذلك الزمان خوفاً من التغيير فيه وقد أمد ذلك اليوم فلا منع ، ولا يمتنع من ذلك لكونه محدثاً فإنه من انحدثات الحسنة ، فلم يمتنع كنظائره مثل : تصنيف العلم وبناء المدارس والرباطات وغير ذلك والله أعلم . انظر : [ التبيان في آداب حملة القرآن \_ النووي : ص ١٥٠ ] ولا حجة في ذلك لأهل البدع لتسويغ بدعهم لأن مافعله المسلمون من نقط المصحف وشكله من باب المصالح المرسلة وحاصلها أنها ترجع إلى حفظ أمر ضروري من الدين ورفع حرج لازم فيه من باب مالا يتم الواجب إلا به فهو واجب [ انظر بالتفصيل : الاعتصام للشاطبي : ١ / ١١١ \_ ١٦٥ ] .

<sup>(</sup> ٢ ) انظر : فتاوى شيخ الإسلام : ١٦ / ١٦٢ ومابعدها وفي مواضع أخرى انظرها في فهارس الفتاوى ١ / ٢٨ ــ ٨٠ ـ وانظر فتح الباري : ١٣ / ٤٥٣ ــ ٤٦٠ .

ولم يقل قط أحد من أئمة السلف: إن أصوات العباد بالقرآن قديمة ، بل أنكروا على من قال: لفظ العبد بالقرآن غير مخلوق .

وأما من قال إن المداد قديم: فهذا من أجهل الناس وأبعدهم عن السنة، قال الله تعالى: (قل: لو كان البحر مداداً لكلمات ربي لنفد البحر قبل أن تنفد كلمات ربي، ولو جئنا بمثله مددا )(١) فأخبر أن المداد يكتب به كلماته(٢).

O وكذلك من قال ليس القرآن في المصحف ؛ وإنما في المصحف مداد وورق ، أو حكاية وعبارة . فهو مبتدع ضال . بل القرآن الذي أنزله الله على محمد عليه هو مابين الدفتين . والكلام في المصحف \_ على الوجه الذي يعرفه الناس \_ له خاصة يمتاز بها عن سائر الأشياء .

O وكذلك من زاد على السنة فقال: إن ألفاظ العباد وأصواتهم قديمة فهو مبتدع ضال. كمن قال: إن الله لايتكلم بحرف ولا بصوت فإنه أيضاً مبتدع منكر للسنة.

<sup>(</sup>١) الكهف: ١٠٩.

<sup>(</sup>٢) قال أيضاً في الفتاوى: ١٢ / ٢٣٧ ــ ٢٣٩: و والتفصيل المختصر أن نقول: من اعتقد أن المداد الذي في المصحف وأصوات العباد قديمة أزلية فهو ضال مخطئ ، مخالف للكتاب والسنة وإجماع السابقين الأولين ، وسائر علماء الإسلام . ولم يقل أحد قط من علماء المسلمين: إن ذلك قديم ، لامن أصحاب الإمام أحمد ونحوهم فهو مخطئ في هذا أحمد ولا من غيرهم ، ومن نقل قدم ذلك عن أحد من علماء أصحاب الإمام أحمد ونحوهم فهو مخطئ في هذا النقل ، أو متعمد للكذب ، بل المنصوص عن الإمام أحمد وعامة أصحابه تبديع من قال : لفظي بالقرآن غير مخلوق ، كما جهموا من قال : اللفظ بالقرآن مخلوق ...

وقد ميّز الله تعالى في كتابه بين الكلام والمداد ، فقال تعالى « قل لو كان البحر مداداً لكلمات ربي لنفد البحر قبل أن تنفد كلمات ربي ولو جئنا بمثله مدداً » .

فهذا خطأ من هذا الجانب .

وكذلك من زعم أن القرآن محفوظ في الصدور ، كما أن الله معلوم بالقلوب ، وأنه متلو بالألسن ، كما أن الله مذكور بالألسن ، وأنه مكتوب في المصحف ، كما أن الله مكتوب وجعل ثبوت القرآن في الصدور والألسنة والمصاحف مثل ثبوت ذات الله تعالى في هذه المواضع ، فهذا ــ أيضاً مخطئ في ذلك ، فإن الفرق بين ثبوت الأعيان في المصحف ، وبين ثبوت الكلام فيها بيّن واضع ؛ فإن الموجودات لها أربع مراتب : مرتبة في الأعيان ، ومرتبة في البنان ، فالعلم يطابق العين ، والمفظ يطابق العلم ، والحط يطابق اللهظ » .

O وكذلك من زاد وقال: إن المداد قديم ، فهو ضال . كمن قال: ليس في المصاحف كلام الله .

وأما من زاد على ذلك من الجهال الذين يقولون إن الورق ، والجلد ، والوتد ، وقطعة من الحائط : كلام الله ، فهو بمنزلة من يقول : ماتكلم الله بالقرآن ولا هو كلامه . هذا الغلو من جانب الإثبات يقابل التكذيب من جانب النفي ، وكلاهما خارج عن السنة والجماعة (١) .

O وكذلك أفراد الكلام في النقطة والشكلة بدعة نفياً وإثباتاً ، وإنما حدثت هذه البدعة من مائة سنة أو أكثر بقليل ، فإن من قال : إن المداد الذي تنقط به الحروف ويشكل به قديم ، فهو ضال جاهل(٢) ، ومن قال : إن إعراب حروف

<sup>(</sup>١) لشيخ الإسلام رسالة مستقلة في هذا الموضوع اسمها «المسألة المصرية في القرآن » وهي في مجموع الفتاوى : ١٦ / ١٦٢ ـــ ٢٣٥ . وفيها تفصيل واف مع مناقشة آراء المخالفين لأهل السنة في هذا .

<sup>(</sup> ٢ ) ممن يقول بأن النقطة والشكلة قديمة : عدي بن أبي البركات بن صخر ، وهو ابن أخ للشيخ عدي بن مسافر ، فقد ذكر ذلك صاحب تاريخ إربل في نرجمته ص ١١٦ .

وقد أورد فتوى الشيخ محمد بن يونس ، رحمه الله ، عن النقط والشكل والأعشار ، هل من يعتقد ذلك من القرآن كافر أم لا ؟ فقال رحمه الله ، الجواب :

هذه ضلالة انتشرت، وعقيدة فاسدة ظهرت، فلعنة الله على مبتدعها، وغضبه على مخترعها فقد تعاظم ضرُها، وتفاقم شرّها، وقد صلّ بها خَلْق من العوام وذوي الغباوة والطّغام. وقد أنكت في الإسلام والإيمان نكاية أعظم من فتك عبدة الأصنام والصلبان، فإنه من قُتل في معركة الكفار مصيوه إلى النعيم المقيم، ومَنْ مات على هذه المقالة مآله نار الجحيم؛ لاجرم إن واضع هذه العقيدة لاتقبل توبته، ولا تغفر حوبته، فإنه وإن رجع عن اعتقاده، فكيف بمن مات عن ضلالة ؟ وتلك تبعته وبدعته فهو أعظم جريمة وأسوأ حالاً من الزاني والقاتل والكافر.. وقد أمرت الصحابة بتجريد القرآن عن النقط والشكل وأسماء السور والتعاشير ورؤوس الآيات حَذَراً من هذه الفتنة، غير أنَّ الحجاج لما رأى إطباق الخلق على أن عدا المكتوب في المصحف بين الدفّتين، ليس من القرآن، بالنقط والشكل بأن يثبت في المصحف، لا عن اعتقاد منه أنها من القرآن فأي جهالة أعظم من اعتقاد أن ماابتدعه الحجاج وأمر به يصير كلام الله تعالى، ويوصف بصنعة القديم ؟ نعوذ بالله من عقل ودين يقود إلى أن ماابتدعه الحجاج وأمر به يصير كلام الله تعالى، ويوصف بصنعة القديم ؟ نعوذ بالله من عقل ودين يقود إلى هذه الجهالة ويسوق إلى هذه الضلالة.

والجملة: فمعتقد هذه المقالة، إن كان يفهم معنى كلام الله ومعنى القديم، وأصرَّ بعد ذلك على هذه العقيدة، فهو مرتدُّ مباح الدم والمال، مفسوخ النكاح في الجملة، لا يُصَلِّىٰ عليه ولا يدفن في مقابر المسلمين..ه.

انظر : تاریخ إربل لابن المستوفی ص ۱۱۹ ــ ۱۲۱ .

القرآن ليس من القرآن فهو ضال مبتدع.

بل الواجب أن يقال : هذا القرآن العربي هو كلام الله . وقد دخل في ذلك
 حروفه بإعرابها كما دخلت معانيه .

ويقال: مابين اللوحين جميعه كلام الله. فإن كان المصحف منقوطاً مشكولاً أطلق على مابين اللوحين جميعه أنه كلام الله. وإن كان غير منقوط ولا مشكول: كالمصاحف القديمة التي كتبها الصحابة؛ كان أيضاً مابين اللوحين هو كلام الله. فلا يجوز أن تلقى الفتنة بين المسلمين بأمر محدث ونزاع لفظي لا حقيقة له، ولا يجوز أن يحدث في الدين ماليس منه.

## الاقتصاد والاعتدال في أمر الصحابة :

## من أدلة فضائل الصحابة:

○ وكذلك يجب الاقتصاد والاعتدال في أمر « الصحابة » و » القرابة » — رضي الله عنهم — فإن الله تعالى أثنى على أصحاب نبيه على السابقين والتابعين لهم بإحسان . وأخبر أنه رضي عنهم ورضوا عنه ؛ وذكرهم في آيات من كتابه ؛ مثل قوله تعالى : ( محمد رسول الله والذين معه أشداء على الكفار رحماء بينهم تراهم رحماً يتغون فضلا من الله ورضوانا ؛ سيماهم في وجوههم من أثر السجود ، ذلك مثلهم في التوراة ؛ ومثلهم في الانجيل كزرع أخرج شطأه فآزره فاستغلظ فاستوى على سوقه يعجب الزرَّاع ليغيظ بهم الكفار ؛ وعد الله الذين آمنوا وعملوا فاستعلى الصالحات منهم مغفرة و أجراً عظيماً )(١) وقال تعالى : ( لقد رضي الله عن المؤمنين إذ يبايعونك تحت الشجرة فعلم مافي قلوبهم ، فأنزل السكينة عليهم المؤمنين إذ يبايعونك تحت الشجرة فعلم مافي قلوبهم ، فأنزل السكينة عليهم وأثابهم فتحاً قريباً )(١) .

وفي الصحاح عن النبي عَيْقِهُ أنه قال : « لا تسبوا أصحابي ، فوالذي نفسي بيده لو أن أحدكم أنفق مثل أُحد ذهباً مابلغ مدَّ أحدهم ولا نصيفه »(٣) .

<sup>(</sup>١) الفتح: ٢٩.

<sup>(</sup> ٢ ) الفتح : ١٨ .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: في فضائل الصحابة \_ باب: قول النبي عَلَيْكُ « لو كنت متخذاً خليلاً »: ٧ / ٢١ فتح الباري، ومسلم: في فضائل الصحابة \_ باب: تحريم سب الصحابة رضي الله عنهم برقم: ( ٢٥٤٠) و( ٢٥٤٠) بلفظ: « لاتسبوا .. فوالذي نفسي ... مأادرك أحد مد أحدهم ولا نصيفه » .

والترمذي: في المناقب باب: فيمن سب أصحاب النبي عَلَيْظُ : ١٠ / ٢٦٣ وقال: هذا حديث حسن صحيح وابن ماجة: في المقدمة ــ باب في فضل أصحاب رسول الله عَلَيْظُ برقم: ( ١٦١ ) ١ / ٥٧ ، قال في الزوائد: اسناده صحيح وأبو داود في السنة، باب النهي عن سب أصحاب رسول الله عَلِيْظُ : ٧ / ٣٤ . وأحمد: ٣٤ / ١١ ، ٥٤ ، ٣٣ وفي فضائل الصحابة: ١ / ٥١ وقم ٥ و ٦ و ٧ وهي أقرب إلى النص ــ

#### المفاضلة بين الخلفاء الأبعة:

وقد اتفق أهل السنة والجماعة على ماتواتر عن أمير المؤمنين على بن أبي طالب \_ رضي الله عنه \_ أنه قال : خير هذه الأمة بعد نبيها أبو بكر ثم عمر رضي الله عنهما (1) ، واتفق أصحاب رسول الله عنهما على بيعة عثمان بعد عمر رضي الله عنهما ، وثبت عن النبي عنهما أنه قال : « خلافة النبوة ثلاثون سنة ثم تصير ملكا (7) وقال عنه : « عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي ، تمسكوا بها وعضوا عليها بالنواجذ وإياكم ومحدثات الأمور فإن كل بدعة ضلالة (7) . وكان أمير المؤمنين على بن أبي طالب رضي الله عنه آخر الخلفاء الراشدين المهديين .

وقد اتفق عامة أهل السنة من العلماء والعُبَّاد والأمراء والأجناد على أن يقولوا : أبو

<sup>=</sup> ماعدا ( بلغ ) فإنها عنده أدرك .

وفي الموطأ برقم ( ٢١٨٣ ) .

والبغوي في شرح السنة : ١٤ / ٦٩ وفي التفسير : ١ / ٣٤١ طبع دار المعرفة وانظر فتح الباري : ٧ / ٣٥ .

<sup>(</sup>١) عن على باسناد صحيح أخرجه الإمام أحمد في فضائل الصحابة : ١ / ٧٩ ومابعدها برقم (٤٣ ، ٤٠ - ١٠ ، ٢٠ - ٧٩ .

<sup>(</sup> ٢ ) أخرجه أبو داود في السنة ــ باب في الحلفاء ٧ / ٢٨ عن سفينة بلفظ ( ثم يؤتي الله الملك من يشاء ) أو ملكه من يشاء .

والترمذي : في الفتن ــ باب : ماجاء في الخلافة ٦ / ٤٧٦ ــ ٤٧٧ وقال : هذا حديث حسن قدرواه غير واحد عن سعيد بن جمهان ، ولا نعرفه إلا من حديثه .

والامام أحمد في المسند عن حذيفة ٤ / ٢٣٧ وعن سفينة ٥ / ٢٢٠ .

وابن حبان : برقم ( ١٥٣٤ ) من موارد الظمآن في كتاب : الامارة ــ باب الحلاقة ، والبغوي في شرح السنة : ١٤ / ٧٥ .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود في السنة : باب في لزوم السنة بهذا اللفظ ٧ / ١١ ــ ١٢ .

وابن ماجة في المقدمة ــ باب : اتباع سنة الخلفاء الراشدين المهدديين برقم ( ٤٢ ) ١ / ١٥ والترمذي في العلم باب الأخذ بالسنة واجتناب البدعة : ٧ / ٤٣٨ ــ ٤٤٢ وقال : هذا حديث حسن صحيح . والامام أحمد في المسند ٤ / ١٦٣ ــ ١٢٧ والدارمي في باب اتباع السنة : ١ / ٤٣ .

والبغوي في شرح السنة : ٤ / ١١٩ والحاكم في المستدرك : ١ / ٩٥ .

بكر ثم عمر ، ثم عثمان ، ثم علي رضي الله عنهم . ودلائل ذلك و فضائل الصحابة كثير ، ليس هذا موضعه(1) .

#### الإمساك عما شجر بينهم:

O وكذلك نؤمن « بالإمساك عما شجر بينهم » ونعلم أن بعض المنقول في ذلك كذب . وهم كانوا مجتهدين ، إما مصيبين لهم أجران ، أو مثابين على عملهم الصالح مغفورا لهم خطؤهم ، وما كان لهم من السيئات \_ وقد سبق لهم من الله الحسنى \_ فإن الله يغفرها لهم : إما بتوبة أو بحسنات ماحية ، أو مصائب مكفّرة ، أو غير ذلك . فإنهم خير قرون هذه الأمة كما قال عَلَيْكُ : « خير القرون قرني الذي بعثت فيهم ، ثم الذين يلونهم ، (٢) وهذه خير أمة أخرجت للناس .

ونعلم من هذا أن على بن أبي طالب رضي الله عنه كان أفضل وأقرب إلى الحق من معاوية وممن قاتله معه لما ثبت في الصحيحين عن أبي سعيد الحدري ـ رضي الله عنه ـ عن النبي عليه أنه قال: « تمرق مارقة على حين فرقة من المسلمين تقتلهم أدنى الطائفتين إلى الحق » (٣). وفي هذا الحديث دليل على أنه مع كل

<sup>(</sup> ١ ) انظر بالتفصيل: موقف أهل السنة والجماعة من الصحابة رضوان الله عليهم والتفاضل بين الخلفاء الأربعة بالترتيب شرح العقيدة الطحاوية ص ٥٤٥ ــ ٥٨٠.

<sup>(</sup> ٢ ) أخرجه البخاري في فضائل أصحاب النبي عَلِيْكُ باب : فضل أصحاب النبي : ٧ / ٣ بلفظ ( خير أمتي قرني ) وفي قرني ) وفي الشهادات ــ باب : لا يشهد على جور إذا اشهده : ٥ / ٢٥٨ بلفظ : ( خيركم قرني ) وفي الرقاق وفي الايمان والنذور .

والترمذي في الفتن: باب ماجاء في القرن الثالث: ٦ / ٤٧٠ وقال: هذا حديث حسن صحيح وابن ماجة في الأحكام ــ باب كراهية الشهادة لمن لم يستشهد برقم ( ٢٣٦٢ ) ٢ / ٧٩١ والامام أحمد في المسند ١ / ٣٧٨ .

والبغوي في شرح السنة : ١٤ / ٦٦ ـــ ٦٧ وفي التفسير : ١ / ٣٤١ .

وابن أبي عاصم في السنة : ٢ / ٦٢٧ و ٦٢٨ .

<sup>(</sup>٣) انظر فيما سبق صفحة (٩٦) تعليق رقم (٧)

طائفة حق ، وأن علياً رضي الله عنه أقرب إلى الحق . وأما الذين قعدوا عن القتال في الفتنة ، كسعد بن أبي وقاص ، وابن عمر ، وغيرهما رضي الله عنهم ، فاتبعوا النصوص التي سمعوها في الإمساك عن القتال في الفتنة ، وعلى ذلك أكثر أهل الحديث .

## حقوق آل البيت :

○ وكذلك «آل بيت رسول الله عليه على الحقوق ما المجب رعايتها ، فإن الله جعل لهم حقاً في الحمس والفيئ ، وأمر بالصلاة عليهم مع الصلاة على رسول الله على الله على عمد وعلى آل محمد ، كا صليت على آل ابراهيم ، إنك حميد مجيد . وبارك على محمد وعلى آل محمد كا باركت على آل ابراهيم ، إنك حميد مجيد ، وبارك على محمد وعلى آل محمد كا باركت على آل ابراهيم ، إنك حميد مجيد » (١) . وآل محمد هم الذين حرمت على آل ابراهيم ، إنك حميد مجيد » (١) . وآل محمد هم الذين حرمت عليهم الصدقة ، هكذا قال الشافعي وأحمد بن حنبل ، وغيرهما من العلماء رحمهم الله ، فإن النبي عليه قال : « إن الصدقة لاتحل لمحمد ولا لآل محمد » (٢) وقد

<sup>(</sup>١) البخاري: في الأنبياء – باب رقم (١٠) حدثنا موسى بن اسماعيل: ٦ / ٤٠٨ فتح الباري.
مسلم: في الصلاة – باب الصلاة التي هي بعد التشهد: ١ / ٣٠٥ برقم (٦٥، ٦٦).
أبو داود: في الصلاة – باب الصلاة على النبي عليه بعد التشهد: ١ / ٤٥٤ مختصر المنذري.
الترمذي: في الوتر – باب ماجاء في صفة الصلاة على النبي عليه ٢٠٣ تحفة الأحوذي وقال:
حديث حسن صحيح.

النسائي: في السهو \_ باب كيف الصلاة على النبي عَلِيْظُ : ٣ / ٤٧ .

ابن ماجة : في الاقامة \_ باب الصلاة على النبي عليه برقم ( ٩٠٤ ) ١ ( ٢٩٣ / .

الدارمي: في الصلاة ــ باب الصلاة على النبي عَلِيْكُ : ١ / ٣٠٩.

الطبراني : في السفر \_ باب ماجاء في الصلاة على النبي عطية .

أحمد: ٤ / ٢٤١ .

وأخرجه أيضاً : الطحاوي في مشكل الآثار ، وابن أبي شيبة ، والبيهقي ، والطبراني في الصغير وغيرهم . انظر إرواء الغليل للألباني : ٢ / ٢٤ ، ٢٦ .

<sup>(</sup> ۲ ) مسلم في الزكاة — باب ترك استعمال آل النبي عَلِيْكُ على الصدقة برقم : ( ۱۰۷۲ ) ۲ / ۷۰۶ . « إن هذه الصدقات إنما هي أوساخ الناس ، وإنها لا تحل لمحمد ولا لآل محمد » .

النسائي: في الزَّكاة ــ باب استعمال آل النبي عَلِيُّكُم على الصدقة: ٥ / ١٠٦.

أحمد : ١ / ٢٠٠ ، ٢٠١ ، ٢٠٠ ، ٢٠١ \_ ٢ / ٢٧٩ ، ١٤٤ \_ ٢ / ١٤٤ .

قال الله تعالى في كتابه: ( إنما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيرا ) (١) وحرم الله عليهم الصدقة لأنها أوساخ الناس ، وقد قال بعض السلف: حب أبي بكر وعمر إيمان ، وبغضهما نفاق . وفي المسانيد والسنن أن النبي عليله قال للعباس \_ لما شكا إليه جفوة قوم لهم قال : « والذي نفسي بيده لا يدخلون الجنة حتى يحبوكم من أجلي %(7).

وفي الصحيح عن النبي عَلَيْكُ أنه قال: « إن الله اصطفى بنى اسماعيل، واصطفى بنى كنانة ، واصطفى بنى هاشم من قريش ، واصطفاني من بنى هاشم » (٣).

#### الفتنة وآثارها :

O وقد كانت الفتنة لما وقعت بقتل عثمان وافتراق الأمة بعده ، صار قوم ممن يحب عثمان ويغلو فيه ينحرف عن على رضي الله عنه ، مثل كثير من أهل الشام ،

<sup>(</sup>١) الأحزاب: ٣٣.

<sup>(</sup> ٢ ) قطعة من حديث: « ... والذي نفسي بيده لايدخل قلب رجل الايمان حتى يحبكم لله ولرسوله ... » أخرجه الترمذي : في المناقب ... باب : مناقب العباس : ١٠ / ٣٦٤ تحفة الأحوذي وقال : هذا حديث حسن صحيح عن المطلب بن ربيعة قال : دخل العباس على رسول الله عليه فقال يارسول الله : إنا لنخرج فنرى قريشا تتحدث فإذا رأونا سكتوا فقال رسول الله عليه ودر عرق بين عينيه ، ثم قال : لا والله لا يدخل قلب أمرئ إيمان حتى يحبكم لله عز وجل ولقرابتي » والحاكم في المستدرك ٣ / ٣٣٣ .

أحمد : ١ / ٩٤ <u> \_ ٤ / ٦٥ وفي فضائل الصحابة : ٢ / ٩١٨ .</u>

وعند الطبراني : « والذي نفسي بيده لا يؤمن أحدهم حتى يحبكم أيرجون أن يدخلوا الجنة بشفاعتي ولا يرجوها بنو عبد المطلب « رواه الطبراني في الأوسط وفيه أصرم بن حوشب وهو متروك .

وفي رواية : لايؤمن أحدهم حتى يحبكم بحبى . رواها في الصغير باختصار كثير : مجمع الزوائد : ٩ / ١٧٠ ) .

<sup>(</sup> ٣ ) مسلم: في الفضائل: باب فضل نسب النبي عَلِيَّ برقم ( ٢٢٧٦ ) ٤ / ١٧٨٢ . .

<sup>ُ</sup> الترمذي : في المناقب : باب ماجاًء في فضلُ النبي عَلِيْكُم : ١٠ / ٧٤ وقال : هذا حديث حسن صحيح .

<sup>-</sup> يى أحمد : ٤ / ١٠٧ .

البغوي في شرح السنة : ١٣ / ١٩٤ .

ممن كان إذ ذاك يسبُّ علياً رضى الله عنه ويبغضه .

وقوم ممن يحب علياً رضي الله عنه ويغلو فيه ينحرف عن عثمان رضي الله عنه ، مثل كثير من أهل العراق ، ممن كان يبغض عثمان ويسبُّه رضي الله عنه .

ثم تغلظت بدعتهم بعد ذلك ، حتى سبُّوا أبابكر وعمر رضي الله عنهما، وزاد البلاء بهم حينئذ .

والسنة محبة عثمان وعلى جميعا ، وتقديم أبي بكر وعمر عليهما رضي الله عنهم ، لما خصهما الله به من الفضائل التي سبقا بها عثمان وعلياً جميعاً . وقد نهى الله في كتابه عن التفرق والتشتت ، وأمر بالإعتصام بحبله .

فهذا موضع يجب [على] المؤمن أن يتثبت فيه ويعتصم بحبل الله ، فإن السنة مبناها على العلم والعدل ، والاتباع لكتاب الله وسنة رسوله عَلَيْكُم .

#### عقوبة من سبُّ الصحابة:

O فالرافضة لما كانت تسبُّ « الصحابة » صار العلماء يأمرون بعقوبة من يسبُّ الصحابة ، ثم كفَّرت الصحابة وقالت عنهم أشياء قد ذكرنا حكمهم فيها في غير هذا الموضع (١).

ولم يكن أحد إذ ذاك يتكلم في « يزيد بن معاوية » ولا كان الكلام فيه من الدين ، ثم حدثت بعد ذلك أشياء ، فصار قوم يظهرون لعنة يزيد بن معاوية . وربما كان غرضهم بذلك التطرق إلى لعنة غيره ، فكره أكثر أهل السنة لعنة أحد بعينه ، فسمع بذلك قوم ممن كان يتسنن ، فاعتقد أن يزيد كان من كبار الصالحين وأئمة الهدى .

وصار الغلاة فيه على طرفي نقيض ، هؤلاء يقولون : إنه كافر زنديق ، وإنه قتل ابن بنت رسول الله عَلِيلِهُ ، وقتل الأنصار وأبناءهم بالحرة (٢) ليأخذ بثأر أهل بيته

<sup>(</sup>١) انظر فيما سبق: صفحة (٦٧-٦٦)

<sup>(</sup> ٢ ) الحرّة : ارض ذات حجارة سود نخرة كأنها أحرقت بالنار وفي المدينة حرتان اثنتان : حرة الوبرة في الجهة =

الذين قتلوا كفاراً ، مثل جده لأمه عتبة بن ربيعة ، وخاله الوليد (٢) ، وغيرهما ويذكرون عنه من الاشتهار بشرب الخمر وإظهار الفواحش أشياء .

وأقوام يعتقدون أنه كان إماماً عادلاً هادياً مهدياً ، وأنه كان من الصحابة أو أكابر الصحابة ، وأنه كان من أولياء الله تعالى . وربما اعتقد بعضهم أنه كان من الأنبياء! ويقولون : من وقف في يزيد وقفه الله على نار جهنم (٣) .

ويروون عن الشيخ «حسن بن عدى » أنه كان كذا وكذا ولياً ، ومن وقفوا فيه وقفوا على النار: لقولهم في يزيد. وفي زمن الشيخ حسن زادوا أشياء باطلة نظماً ونثراً. وغلوا في الشيخ «عدى » وفي «يزيد» بأشياء مخالفة لما كان عليه الشيخ «عدى » الكبير ــ قدس الله روحه ــ فإن طريقته كانت سليمة لم يكن فيها من هذه البدع ، وابتُلُوا بروافض عادَوْهم ، وقتلوا الشيخ حسنا ، وجرت فتن لايحبها الله ولا رسوله .

وهذا الغلو في يزيد من الطرفين خلاف لما أجمع عليه أهل العلم والإيمان .

فإن يزيد بن معاوية ولد في خلافة عثمان بن عفان ــ رضي الله عنه ــ ولم يدرك النبى عَلِيْكُم ، ولا كان من المشهورين

<sup>=</sup> الغربية وحرة واقم وهي الشرقية سميت باسم رجل من العماليق اسمه واقم ، وفيها كانت وقعة الحرة المشهورة في أيام يزيد كما ذكر المصنف ( معجم البلدان : ٢ / ٢٤٥ و ٢٤٩ ) .

<sup>(</sup> ١ ) عتبة بن ربيعة بن عبد شمس بن عبد مناف ، أبو الوليد ، من سادات قريش في الجاهلية ، قتله عبيدة ابن الحارث بن عبد المطلب كافراً في يوم بدر ، وكان من المطعمين للحرب ، وفيه وفي أمثاله نزل قوله تعالى : « ان الذين كفروا ينفقون أموالهم ليصدوا عن سبيل الله .. ) الآية [ سورة الأنفال : ٣٦ ] ( المعارف لابن قتيبة : ص ٧٧ ، ١٥٤ ، ١٥٧ ) و ( المجبر لابن حبيب ص ١٦٣ ) والأعلام ٤ / ٢٠٠ .

 <sup>(</sup> ٢ ) الوليد بن عتبة بن ربيعة بن عبد شمس ، مات وهو مشرك يوم بدر ، قتله علي بن أبي طالب رضي الله عنه
 ( المعارف ، لابن قتيبة : ص ١٥٦ ، المجبر لابن حبيب ص ١٧٥ ) .

<sup>(</sup> $^{\infty}$ ) لمزيد من التفصيل حول ماقاله العلماء في يزيد بن معاوية وافتراق الناس فيه ، انظر فتاوى شيخ الاسلام في مواضع متفرقة : انظرها في الفهارس : جـ ١ ص ٥٥ \_ المنتقى من منهاج الاعتدال للذهبي : ص ٢٩٢ \_ ٢٩٥ \_ البداية والنهاية : ٨ / ١٤٦ \_ ٢٣٧ ، وانظر حركة النفس الزكية : دراسة وتقويم محمد العبده ص ٢٧ \_  $^{\infty}$  .

بالدين والصلاح ، وكان من شبان المسلمين ، ولا كان كافراً ولا زنديقاً ، وتولى بعد أبيه على كراهة من بعض المسلمين ورضيً من بعضهم ، وكان فيه شجاعة وكرم ، ولم يكن مظهراً للفواحش كما يحكي عنه خصومه .

# وجرت في إمارته أمور عظيمة :

أحدهما مقتل الحسين رضي الله عنه ، وهو لم يأمر بقتل الحسين ، ولا أظهر الفرح بقتله ، ولا نَكَتَ بالقضيب على ثناياه \_ رضي الله عنه \_ ولا حُمِل رأس الحسين \_ رضي الله عنه ، الحسين \_ رضي الله عنه ، الحسين \_ رضي الله عنه ، وبدفعه عن الأمر . ولو كان بقتاله ، فزاد النواب على أمره ، وحضّ الشمر بن ذي الجوشن (١) على قتله لعبيد الله بن زياد (٢) ، فاعتدى عليه عبيد الله بن زياد ، فطلب منهم الحسين رضي الله عنه أن يجيّ إلى يزيد ، أو يذهب إلى الثغر مرابطاً ، أو يعود إلى مكة . فمنعوه رضي الله عنه ، إلا أن يستأسر لهم ، وأمر عمر بن سعد (١) بقتاله \_ فقتلوه مظلوماً \_ له ولطائفة من أهل بيته . رضى الله عنهم .

<sup>(</sup>١) شمر بن ذي الجوشن: واسمه (شرحبيل) بن قرط الضبابي الكلابي، من أشقياء قتلة الحسين، وكان ممن شهد صفين مع على رضي الله عنه، ثم أقام في الكوفة يروي الحديث إلى أن كانت الفاجعة بمقتل الحسين فكان من قتلته، ثم لما قام المختار الثقفي بتتبع قتلة الحسين خرج إلى الكوفة ففاجأه جمع من رجال المختار فقتلوه سنة ست وستين.

<sup>[</sup> ميزان الاعتدال: ٢ / ٢٨٠ ، البداية والنهاية: ٨ / ١٧٥ و ٢٧٠ ، اللباب: ٢ / ٢٥٨ حـ ٢٥٩ ، الأعلام: ٣ / ١٧٦ ] .

<sup>(</sup> ٢ ) عبيد الله بن زياد بن أبيه : وال فاتح من الشجعان ، جبار خطيب ، ولد بالبصرة سنة ثمان وعشرين ، له فتوحات ، بايعه أهل البصرة ولم يلبثوا أن وثبوا عليه فتنقل مختبئاً فلحق به ابراهيم بن الأشتر يطلب ثأر الحسين فقتله في خازر من أرض الموصل سنة سبع وستين . [ الأعلام : ٤ / ١٩٣ ] .

<sup>(</sup>٣) عمر بن سعد بن أبي وقاص الزهري ، سيو عبيد الله بن زياد على أربعة آلاف لقتال الديلم ، ولما علم ابن زياد بمسير الحسين بن على رضي الله عنه إلى الكوفة كتب إلى عمر بن سعد أن يعود بمن معه إفعاد فولاه قتال الحسين فاستعفاه ، وهدده فأطاع ، قال الذهبي : هو في نفسه غير متهم لكنه باشر قتال الحسين وفعل الأفاعيل . قتل عندما تتبع المختار قتلة الحسين سنة ست وستين وقيل خمس وستين .

<sup>[</sup> ميزان الاعتدال : ٣ / ١٩٨ ــ ١٩٩ ، البداية والنهاية : ٨ / ١٧٠ ومابعدها ، الأعلام : ٥ / ٤٧ ] .

وكان قتله \_ رضي الله عنه \_ من المصائب العظيمة ، فإن قتل الحسين ، وقتل عثمان قبله : كانا من أعظم أسباب الفتن في هذه الأمة ، وقتلتهما من شرار الخلق عند الله .

ولما قدم أهلهم رضي الله عنهم على يزيد بن معاوية أكرمهم وسيرهم إلى المدينة ، وروي عنه أنه لعن ابن زياد على قتله . وقال : كنت أرضى من طاعة أهل العراق بدون قتل الحسين ، لكنه مع هذا لم يظهر منه إنكار قتله . والانتصار له ، والأخذ بثأره : كان هو الواجب عليه ، فصار أهل الحق يلومونه على تركه للواجب مضافاً إلى أمور أخرى . وأما خصومه فيزيدون عليه من الفرية أشياء .

وأما ( الأمر الثاني ): فإن أهل المدينة النبوية نقضوا بيعته وأخرجوا نوابه وأهله ، فبعث إليهم جيشاً ، وأمره إذا لم يطيعوه بعد ثلاث أن يدخلها بالسيف ويبيحها ثلاثاً ، فصار عسكره في المدينة النبوية ثلاثاً يقتلون وينهبون ، ويفتضُّون الفروج المحرمة . ثم أرسل جيشاً إلى مكة المشرفة ، فحاصروا مكة ، وتوفي يزيد وهم محاصرون مكة ، وهذا من العدوان والظلم الذي فعل بأمره .

ولهذا كان الذي عليه معتقد أهل السنة وأئمة الأمة أنه لايسب ولا يحب قال صالح بن أحمد بن حنبل: (١) قلت لأبي : إن قوماً يقولون : إنهم يحبون يزيد . قال : يابني ! وهل يحبُّ يزيد أحد يؤمن بالله واليوم الآخر ؟ فقلت : ياأبت ! فلماذا لا تلعنه ؟ قال : يابني ! ومتى رأيت أباك يلعن أحداً ؟ .

وروى عنه قيل له: أتكتب الحديث عن يزيد بن معاوية ؟ فقال: لا. ولا كرامة. أو ليس هو الذي فعل بأهل المدينة مافعل ؟ .

فيزيد عند علماء أئمة المسلمين ملك من الملوك . لايحبونه محبة الصالحين وأولياء الله ، ولا يسبُونه . فإنهم لايحبون لعنة المسلم المعيَّن . لما روى البخاري في

<sup>(</sup>١) صالح بن أحمد بن حنبل: صالح بن الامام أحمد بن محمد بن حنبل الشيباني أبو الفضل: قاض ولد ببغداد سنة مثنين وثلاثة، ونشأ بين يدي أبيه، وأخذ عنه ثم ولي القضاء بأصبهان، وتوفي فيها سنة خمس وستين ومثنين. [شذرات الذهب: ٢ / ١٤٩، الأعلام: ٣ / ١٨٨].

صحيحه عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه : أن رجلا كان يُدعى حمارا<sup>(۱)</sup> ، وكان يكثر شرب الخمر ، وكان كلَّما أَتي به إلى النبي عَلِيْكُ ضربه . فقال رجل : لعنه الله ماأكثر مايؤتى به إلى النبي عَلِيْكُ : « لاتلعنه فإنه يحب الله ورسوله »<sup>(۲)</sup> .

ومع هذا فطائفة من أهل السنة يجيزون لعنه ، لأنهم يعتقدون أنه فعل من الظلم مايجوز لعن فاعله .

وطائفة أخرى ترى محبته ، لأنه مسلم تولى على عهد الصحابة ، وبايعه الصحابة . ويقولون : لم يصح عنه مانقل عنه وكانت له محاسن أو كان مجتهدا فيما فعله .

والصواب هو ماعليه الأئمة: من أنه لا يخص بمحبة ولا يلعن. ومع هذا فإن كان فاسقاً أو ظالما فالله يغفر للفاسق والظالم، لاسيما إذا أتى بحسنات عظيمة. وقد روى البخاري في صحيحه عن ابن عمر رضي الله عنهما أن النبي عليه قال: « أول جيش غزاها كان أميرهم يزيد بن

<sup>(</sup> ١ ) في البخاري: أن رجلا كان على عهد النبي على اسمه عبد الله وكان يلقب حماراً ، وكان يُضحك رسول الله على وكان النبي عليه الصلاة والسلام قد جلده في الشراب ، فأتي به يوماً فأمر به فجلد ، فقال رجل من القوم : اللهم العنه ، ماأكثر مايؤتي به ، فقال النبي على : « لا تلعنه ، فوالله ماعلمتُ إنه يحب الله ورسوله » فتح الباري : ١٢ / ٧٥ .

وجاء اسمه مفسراً عند أبي داود بأنه : نُعَيِّمان ، ويقال نعمان بن عمرو الأنصاري .

<sup>[</sup> وانظر: فتح الباري: ١٢ / ٧٥ ، الأسماء المبهمة في الأنباء المحكمة للخطيب البغدادي ص ٣٠٦ ـــ ٣٠٧ ].

<sup>(</sup> ٢ ) البخاري: في الحدود \_ باب: مايكره من لعن شارب الحمر وأنه ليس بخارج من الملة: ١٦ / ٧٥ بلفظ: و لا تلعنوه فوالله ماعلمت إلا إنه يحب الله ورسوله ، عن عمر ، وقد سقط لفظ إلا من نسخة فتح الباري وهي في البخاري بحاشية السندي: ٤ / ١٧٢ .

أبو داود : في الأدب ـــ باب : ١٢٤ .

البغوي في شرح السنة : ١٠ / ٣٣٧ .

<sup>(</sup> ٣ ) البخاري : في الجهاد ــ باب : ماقيل في قتال الروم : ٦ / ١٠٢ واللفظ : « أول جيش من أمتي يغزون البحر قد أوجبوا ، قالت أم حرام : قلت يارسول الله أنا فيهم ؟ قال : أنت فيهم . ثم قال النبي عليه : أول جيش ـــ

معاوية ، وكان معه أبو أيوب الأنصاري رضي الله عنه .

وقد يشتبه يزيد بن معاوية بعمه يزيد بن أبي سفيان ، فإن يزيد بن أبي سفيان كان من الصحابة وكان من خيار الصحابة ، وهو خير آل حرب . وكان أحد أمراء الشام الذين بعثهم أبو بكر رضي الله عنه في فتوح الشام ، ومشى أبو بكر في ركابه يوصيه مشيعاً له ، فقال له : ياخليفة رسول الله : إما أن تركب وإما أن أنزل . فقال : لست براكب ولست بنازل ، إني أحتسب خطاي هذه في سبيل الله (۱) . فلما توفي بعد فتوح الشام في خلافة عمر ، ولى عمر رضي الله عنه مكانه أخاه معاوية ، وولد له يزيد في خلافة عثمان بن عفان ، وأقام معاوية بالشام إلى أن وقع ماوقع .

فالواجب الاقتصاد في ذلك والإعراض عن ذكر يزيد بن معاوية وامتحان المسلمين به ، فإن هذا من البدع المخالفة لأهل السنة والجماعة ، فإنه بسبب ذلك اعتقد قوم من الجهال أن يزيد بن معاوية من الصحابة ، وأنه من أكابر الصالحين وأئمة العدل ، وهو خطأ بَيِّنُ .

من أمتي يغزون مدينة قيصر مغفور لهم . فقلت : أنا فيهم يارسول الله ؟ قال : ٧ ١ ٠ ٠ / ١٥٦ .
 أحمد : ٤ / ٣٣٥ ( ولنعلم الجيش ذلك الجيش ) وأبو نعيم في الحلية : ٢ / ٦٢ ، ٥ / ١٥٦ .
 ١ ) انظر البداية والنهاية : ٧ / ٧ .

# الفصـــل الشالث الفرقة والاختلاف

## لايجوز تفريق الأمة بالانتساب إلى طريقة :

O وكذلك التفريق بين الأمة وامتحانها بما لم يأمر الله به ولا رسوله: مثل أن يقال للرجل: أنت شكيلي. أو قرفندي. فإن هذه أسماء باطلة ماأنزل الله بها من سلطان ، وليس في كتاب الله ولا سنة رسوله عَوْلِيَّة ، ولا في الآثار المعروفة عن سلف الأثمة لاشكيلي ولا قرفندي. والواجب على المسلم إذا سئل عن ذلك أن يقول: لا أنا شكيلي ولا قرفندي ، بل أنا مسلم متَّع لكتاب الله وسنة رسوله.

وقد روينا عن معاوية بن أبي سفيان: أنه سأل عبد الله بن عباس رضي الله عنهما فقال: أنت على ملة على ، أو ملة عنهان ؟ فقال: لست على ملة على ، ولا على ملة عنهان ، بل أنا على ملة رسول الله عليه ، وكذلك كان كل من السلف يقولون: كل هذه الأهواء في النار: ويقول أحدهم: ماأبالي أي النعمتين أعظم؟ على أن هداني الله للإسلام ، أو أن جنبني هذه الأهواء ، والله تعالى قد سمانا في القرآن: المسلمين المؤمنين عباد الله ، فلا نعدل عن الأسماء التي سمانا الله بها ألى أسماء أحدثها قوم \_ وسموها هم وآباؤهم \_ ماأنزل الله بها من سلطان .

بل الأسماء التي قد يسوغ التسمي بها مثل انتساب الناس إلى إمام كالحنفي والمالكي ، والشافعي ، والحنبلي أو شيخ ، كالقادري ، والعدوي ونحوهم ، أو مثل الانتساب إلى القبائل : كالقيسي واليماني ، وإلى الأمصار كالشامي والعراقي والمصري .

فلا يجوز لأحد أن يمتحن الناس بها، ولا يوالي بهذه الأسماء ولا يعادي عليها ، بل أكرم الخلق عند الله أتقاهم من أي طائفة كان.

#### الولاية ومستلزماتها

O وأولياء الله الذين هم أولياؤه: هم الذين آمنوا وكانوا يتقون ، فقد أخبر سبحانه أن أولياءه هم المؤمنون المتقون وقد بين المتقين في قوله تعالى: (ليس البر أن تولوا وجوهكم قبل المشرق والمغرب ولكن البر من آمن بالله واليوم الآخر والملائكة والكتاب والنبيين وآتى المال على حبه ذوي القربى واليتامى والمساكين وابن السبيل والسائلين وفي الرقاب ، وأقام الصلاة وآتى الزكاة ، والموفون بعهدهم إذا عاهدوا ، والصابرين في البأساء والضراء وحين البأس ، أولئك الذين صدقوا وأولئك هم المتقون )(١).

ما والتقوى : هي فعِل أمر الله به وترك مانهي الله عنه<sup>(٢)</sup> .

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: ١٧٧.

 <sup>(</sup>٢) التقوى: أن يجعل العبد بينه وبين مايخافه ويخذره وقاية تقيه منه ، فتقوى العبد لربه: أن يجعل بينه وبين مايخشاه من ربه ، من سخطه وغضبه وعقابه ، وقاية تقيه من ذلك ، وهو فعل طاعته واجتناب معاصيه وتارة تضاف التقوى إلى اسم الله عز وجل كقوله تعالى : ﴿ واتقوا الله الذي إليه تحشرون ﴾ المائدة : ٩٦ .

فإذا أضيفت التقوى إليه سبحانه وتعالى فالمعنى : اتقوا سخطه وغضبه وهو أعظم مايتقى وعن ذلك ينشأ عقابه الدنيوي والأخروي قال تعالى : ﴿ وَبَحْدَرُمُ الله نفسه ﴾ آل عمران : ٢٨ .

وتارة تضاف التقوى إلى عقاب الله وإلى مكان العقاب كالنار ، أو إلى زمانه كيوم القيامة كما قال تعالى : ﴿ واتقوا النار التي أعدت للكافرين ﴾ آل عمران : ١٣١ . وقال تعالى : ﴿ واتقوا يوما ترجعون فيه إلى الله ﴾ البقرة : ٢٨١ ويدخل في التقوى الكاملة فعل الواجبات وترك المخرمات والشبهات كما جاء في كلام شيخ الإسلام ، وربما دخل فيها بعد ذلك : فعل المندوبات وترك المكروهات ، وهي أعلى درجات التقوى .

وقد جاء عن السلف رحمهم الله كلمات من عيون ماأثر عنهم عن التقوى . فعن معاذ بن جبل رضي الله عنه : ( يحبس الناس يوم القيامة في بقيع واحد فينادي مناد أين المتقون ؟ فيقومون في كنف من الرحمن الاختجب الله منهم ولا يستتر . قيل : من المتقون ؟ قال : قوم اتقوا الشرك وعبادة الأوثان وأخلصوا لله العبادة فيمرون إلى الجنة ) .

وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن رجلا قال له ماالتقوى ؟ قال : هل أخذت طريقاً ذا شوك ؟ قال : نعم . قال : فكيف صنعت ؟ قال : إذا رأيت الشوك عدلت عنه أوجاوزته أو قصرت عنه ، قال : ذاك التقوى .

وعن طلق بن حبيب أنه قيل له : ألا تجمع لنا التقوى في كلام يسير . فقال : التقوى : العمل بطاعة الله ، على نور من الله ، مخافة عذاب الله . [ جامع على نور من الله ، مخافة عذاب الله . [ جامع العلوم والحكم : ص ١٤٧ ـــ ١٥٢ ـــ الدر المنثور : ١ / ١٦ ـــ ٦٣ ] .

وقد أخبر النبي عَيِّالَةً عن حال أولياء الله وماصاروا به أولياء ، ففي صحيح البخاري عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي عَيِّالله قال : « يقول الله تبارك وتعالى : من عادى لى ولياً فقد بارزني بالمحاربة ، وماتقرب إلى عبدي بمثل أداء ماافترضت عليه ، ولا يزال عبدي يتقرب إلى بالنوافل حتى أحبه ، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به ، وبصره الذي يبصر به ، ويده التي يبطش بها ، ورجله التي يمشي بها ، فبي يسمع ، وبي يبصر ، وبي يبطش ، وبي يمشي ولئن سألني لأعطينه ، ولئن استعاذني لأعيذنه ، وماترددت عن شيء أنا فاعله ترددي عن قبض نفس عبدي المؤمن ، يكره الموت وأكره مساءته ولابدله منه »(١) .

فقد ذكر في هذا الحديث أن التقرب إلى الله تعالى على درجتين : إحداهما التقرب إليه بالفرائض . والثانية هي التقرب إلى الله بالنوافل بعد أداء الفرائض .

فالأولى درجة «المقتصدين» الأبرار أصحاب اليمين. والثانية درجة «السابقين» المؤمنين، كا قال الله تعالى: (إن الابرار لفي نعيم على الأرائك ينظرون، تعرف في وجوههم نضرة النعيم، يسقون من رحيق مختوم حتامه مسك وفي ذلك فليتنافس المتنافسون (٢٠).

قال ابن عباس رضي الله عنهما: يمزج لأصحاب اليمين مزجاً ، ويشربه المقربون صرفاً (٣) .

وقد ذكر الله هذا المعنى في عدة مواضع من كتابه ، فكل من آمن بالله

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري : في الرقاق ــ باب التواضع : ١١ / ٣٤٠ ــ ٣٤١ فتح الباري .

البيهقي : في « الأربعون الصغرى المخرجة في أحوال عباد الله تعالى وأخلاقهم » ص ٣٨ .

ومن طرق أخرى عن أنس بن مالك عند البغوي في شرح السنة : ٥ / ٢٢ وانظر التعليق على شرح السنة وانظر شرح الحديث في جامع العلوم والحكم لابن رجب صفحة ٣٣٧ ومابعدها .

۲۱ ) المطففين : ۲۲ \_ ۲٦ .

<sup>(</sup> ٣ ) انظر تفسير الطبري : ٣٠ / ١٠٨ .

ورسوله واتقى الله فهو من أولياء الله(١).

#### حقيقة الولاء والبراء:

O والله سبحانه قد أوجب موالاة المؤمنين بعضهم لبعض ، وأوجب عليهم معاداة الكافرين (٢). فقال تعالى : (ياأيها الذين آمنوا : لا تتخذوا اليهود والنصارى أولياء بعض ، ومن يتولهم منكم فإنه منهم إن الله لايهدي القوم الظالمين ، فترى الذين في قلوبهم مرض يسارعون فيهم يقولون : نخشى أن تصيبنا دائرة ، فعسى الله أن يأتي بالفتح أو أمر من عنده فيصبحوا على ماأسروا في أنفسهم نادمين . ويقول الذين آمنوا : أهؤلاء الذين أقسموا بالله جهد أيمانهم إنهم لمعكم ؟ حبطت أعمالهم فأصبحوا خاسرين ، ياأيها الذين آمنوا : من يرتد منكم عن دينه فسوف يأتي الله بقوم يحبهم ويحبونه أذلة على المؤمنين أعزة على الكافرين ، يجاهدون في سبيل الله ولا يخافون لومة لائم ، ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم . إنما وليكم الله ورسوله والذين آمنوا الذين يقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة وهم راكعون ، ومن يتول الله ورسوله والذين آمنوا فإن حزب الله هم الغالبون ) (٣) .

فقد أخبر سبحانه أن ولي المؤمن هو الله ورسوله وعباده المؤمنون ، وهذا عام في كل مؤمن موصوف بهذه الصفة ، سواء كان من أهل نسبه أو بلده أو مذهب أو طريقة أو لم يكن ، وقال الله تعالى : (والمؤمنون والمؤمنات بعضهم أولياء بعض )(٤) ، وقال تعالى : (إن الذين آمنوا وهاجروا وجاهدوا بأموالهم وأنفسهم في

<sup>(</sup>١) كقوله تعالى : ﴿ أَلَا إِنْ أُولِياءَ اللهُ لاخوف عليهم ولا هم يحزنون ، الذين آمنوا وكانوا يتقون ، لهم البشرى في الحياة الدنيا وفي الآخرة ، لاتبديل لكلمات الله ، ذلك هو الفوز العظيم » . سورة يونس : الآيتان (٦٢ ، ٣٣ ) .

وقوله تعالى : ﴿ إِنْ أُولِياؤُهُ إِلَّا المُتقونَ ﴾ الأنفال ، الآية ( ٣٤ ) .

<sup>(</sup>٢) عن الولاء والبراء في الاسلام . انظر في مجموعة التوحيد رسالتين عن : حكم موالاة أهل الشرك ص ٢٢٤ ـ ٢٣٩ ، بيان النجاة والفكاك من موالاة المرتدين وأهل الاشراك للشيخ حمد بن عتيق ص ٢٤٠ ـ ٢٩٠ . وانظر : طريق الدعوة في ظلال القرآن : ١ / ٥٩ ـ ٧٣ ، الولاء والبراء في الاسلام للشيخ محمد سعيد القحطاني .

<sup>(</sup>٣) المائدة : ٥١ ــ ٥٦ .

سبيل الله والذين آووا ونصروا أولئك بعضهم أولياء بعض ، والذين آمنوا ولم يهاجروا مالكم من ولايتهم من شيء حتى يهاجروا وإن استنصروكم في الدين فعليكم النصر إلا على قوم بينكم وبينهم ميثاق والله بما تعملون بصير . والذين كفروا بعضهم أولياء بعض إلّا تفعلوه تكن فتنة في الأرض وفساد كبير . والذين آمنوا وهاجروا وجاهدوا في سبيل الله والذين آووا ونصروا أولئك هم المؤمنون حقا لهم مغفرة ورزق كريم . والذين آمنوا من بعد وهاجروا وجاهدوا معكم فأولئك منكم )(١) ، وقال تعالى : ( وإن طائفتان من المؤمنين اقتتلوا فأصلحوا بينهما فإن بغت إحداهما على الأخرى فقاتلوا التي تبغي حتى تفيء إلى أمر الله فإن فاءت فأصلحوا بينهما بالعدل وأقسطوا إن الله يجب المقسطين . إنما المؤمنون إخوة فأصلحوا بين أخويكم ، واتقوا الله لعلكم ترجمون )(٢) .

وفي الصحاح عن النبي عَلَيْكُ أنه قال . « مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم وتعاطفهم كمثل الجسد الواحد ، إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالحمى والسهر »(٢) وفي الصحاح أيضاً أنه قال : المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضاً ، وشبك بين أصابعه »(٤) وفي الصحاح أيضاً أنه قال : « والذي نفسي

 <sup>(</sup>١) الأنفال : ٧١ ــ ٧٥ .

<sup>(</sup>٢) الحجرات: ٩ ــ ١٠.

<sup>(</sup> ٣ ) أخرجه البخاري : في الأدب ـــ باب : رحمة الناس والبهائم : ١٠ / ٤٣٨ .

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري: في الصلاة ــ باب: تشبيك الأصابع في المسجد وغيو: ١ / ٥٦٥ فتح الباري وأخرجه في المظالم برقم ( ٢٤٤٦ ) .

ومسلم: في البر والصلة والآداب ... باب: تراحم المؤمنين وتعاطفهم وتعاضدهم: ٤ / ١٩٩٩ برقم ( ٢٥٨٥ ) .

والترمذي: في البر ــ باب: ماجاء في شفقة المسلم على المسلم: ٦ / ٥٥ وقال: هذا حديث حسن صحيح. والنسائي: في الزكاة ــ باب: أجر الخازن إذا تصدق بإذن مولاه: ٥ / ٧٩ عن أبي موسى. وأحمد: ٤ / ٤٠٤، ٤٠٥، ٤٠٩ .

بيده لايؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه مايحب لنفسه »(١) وقال عَلَيْكُم : «المسلم أخو المسلم لا يسلمه ولا يظلمه »(١) وأمثال هذه النصوص في الكتاب والسنة كثيرة .

وقد جعل الله فيها عباده المؤمنين بعضهم أولياء بعض ، وجعلهم إخوة ، وجعلهم متناصرين متراحمين متعاطفين ، وأمرهم سبحانه بالإثتلاف ونهاهم عن الافتراق والاختلاف ، فقال : ( واعتصموا بحبل الله جميعاً ولا تفرقوا ) (٢٠) . وقال : ( إن الذين فرقوا دينهم وكانوا شيعاً لست منهم في شيع ، إنما أمرهم إلى الله ) (٤) الآية .

# فكيف يجوز مع هذا لأمة محمد عَلِيلِكُم أن تفترق وتختلف ، حتى يوالي الرجل

<sup>(</sup> ١ ) أخرجه البخاري: في الإيمان ــ باب: من الإيمان أن يحب لأخيه مايحب لنفسه: ١ / ٥٦ ــ ٥٧ فتح الباري، ومسلم: في الإيمان ــ باب: الدليل على أن من خصال الايمان أن يحب لأخيه المسلم مايحب لنفسه من الحير برقم: ( ٧١ و ٧٢ ) ١ / ٦٧ .

والترمذي: في صفة القيامة: ٧ / ٣١٨ وقال: هذا حديث صحيح.

وابن ماجة : في المقدمة ــ باب : في الإيمان برقم ( ٦٦ ) ١ / ٢٦ .

والنسائي: في الايمان \_ باب علامة الايمان: ٨ / ١١٥.

والدارمي : الرقاق ــ باب : لايؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه مايحب لنفسه : ٢ / ٣٠٧ .

وأحمد: ١ / ٣٠٨، ٣ / ١٧٦، ٢٠٦ وفي مواضع أخرى .

والبغوي: في شرح السنة: ١٣ / ٢٠ والبيهقي في شعب الايمان: انظر: مختصر شعب الايمان للبيهقي: تأليف: أبي القاسم القزويني ص ١٠٣ ــ ١٠٤ تحقيق الأرناؤوط. وأخرجه الطيالسي وأبو عوانة في صحيحه. انظر سلسلة الأحاديث الصحيحة: ١ / ١١٤ ــ ١١٥ برقم (٧٣).

<sup>(</sup> ٢ ) أخرجه البخاري: في المظالم ــ باب: لايظلم المسلم المسلم ولا يسلمه: ٥ / ٩٧ فتح الباري وفي الاكراه برقم ( ٢٥٧٨). ومسلم: في البر والصلة والآداب ــ باب: تحريم الظلم برقم ( ٢٥٧٨) \$ / ٢٩٩٦ وأبو داود: في الأدب ــ باب: الستر على المسلم: ٤ / ٢٢٠ من مختصر المنذري.

والترمذي: في الحدود ــ باب: ماجاء في الستر على المسلم. وقال: هذا حديث حسن صحيح غريب من حديث ابن عمر: ٤ / ٦٩٢ تحفة.

وأحمد: ٢ / ٩١ — ٤ / ١٠٤ .

والبغوي: في شرح السنة: ١٣٠ / ١٣٠ عن أبي هريرة .

<sup>(</sup>٣) آل عمران : ١٠٢.

<sup>(</sup> ٤ ) الأنعام : ٥٩ .

طائفة ويعادي طائفة أخرى بالظن والهوى ، بلا برهان من الله تعالى . وقد برَّأ الله نبيه عَلِيْقِهِ مَن كان هكذا .

فهذا فعل أهل البدع ، كالخوارج الذين فارقوا جماعة المسلمين واستحلوا دماء مَن خالفهم .

وأما أهل السنة والجماعة فهم معتصمون بحبل الله ، وأقل مافي ذلك أن يفضل الرجل من يوافقه على هواه وإن كان غيره أتقى لله منه .

وانما الواجب أن يقدّم من قدمه الله ورسوله ، ويؤخر من أخره الله ورسوله ويحب ماأحبه الله ورسوله ويبغض ماأبغضه الله ورسوله ، وينهى عما نهى الله عنه ورسوله ، وأن يكون المسلمون يداً واحدة ، ورسوله ، وأن يكون المسلمون يداً واحدة ، فكيف إذا بلغ الأمر ببعض الناس إلى أن يضلل غيره ويكفره ، وقد يكون الصواب معه وهو الموافق للكتاب والسنة ، ولو كان أخوه المسلم قد أخطأ في شيء من أمور الدين فليس كل من أخطأ يكون كافراً ولا فاسقاً ، بل قد عفا الله لهذه الأمة عن الحطأ والنسيان ، وقد قال تعالى في كتابه في دعاء الرسول عليا والمؤمنين : ( ربنا الحطأ والنسيان أو أخطأنا )(۱) وثبت في الصحيح أن الله قال : قد فعلت (٢).

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٨٦.

<sup>(</sup>٢) عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: لما نزلت و لله مافي السموات وما في الأرض وإن تبدوا مافي أنفسكم أو تخفوه يحاسبكم به الله و اشتد ذلك على القوم فقالوا يارسول الله : إنا لمؤاخذون بما نحدث به أنفسنا إلا وسعها و الآية إلى قوله : و ربنا لا تؤاخذنا إن نسينا أو الحكنا ! فأنزل الله عز وجل و لا يكلف الله نفساً إلا وسعها و الآية إلى قوله : و ربنا لا تؤاخذنا إن نسينا أو أخطأنا و قال أبو هريرة : قال رسول الله عن ولا تحمل علينا إصراً كما حملته على الذين من قبلنا و إلى آخر الآية . قال أبو هريرة : قال رسول الله عن قال الله عز وجل : نعم . [ تفسير الطبري : ٥ / ١٠٤ ـ ٤٧ وعزاه المحقق للامام أحمد في المسند : ٢ / ١٢ طبع الحلبي ، ومسلم : ١ / ٢٦ ـ ٤٧ وابن حبان في صحيحه ( ١٣٩ ) ونقله ابن كثير عن رواية المسند وأشار إليه الحافظ ابن حجر في الفتع من رواية مسلم وذكره السيوطي وزاد نسبته لأبي داود في ناسخه وابن المنذر وابن أبي حاتم ولم ينسبه لصحيح ابن عان ٢ ماكر : ٥ / ١٠٤ .

وعن ابن عباس قال : لما نزلت هذه الآية « وإن تبدوا مافي أنفسكم أو تخفوه يحاسبكم به الله فيغفر لمن يشاء ويعذب من يشاء » دخل قلوبهم منها شيَّ لم يدخلها من قبل ، فقال رسول الله عَلَيْكَ : سمعنا وأطعنا =

لاسيما وقد يكون من يوافقكم في أخص من الإسلام ، مثل أن يكون مثلكم على مذهب « الشافعي » أو منتسباً إلى الشيخ « عدي » ثم بعد هذا قد يخالف في شيء وربما كان الصواب معه ، فكيف يُستحل عرضه ودمه أو ماله ؟ مع ماقد ذكر الله تعالى من حقوق المسلم والمؤمن ! .

وكيف يجوز التفريق بين الأمة بأسماء مبتدعة لا أصل لها في كتاب الله ولا سنة رسوله عَلَيْكُم ؟ .

#### الجماعة رحمة والفرقة عذاب:

O وهذا التفريق الذي حصل من الأمة علمائها ومشايخها ، وأمرائها وكبرائها هو الذي أوجب تسلط الأعداء عليها ، وذلك بتركهم العمل بطاعة الله ورسوله ، كا قال تعالى : ( ومن الذين قالوا : إنا نصارى أخذنا ميثاقهم فنسوا حظاً مما ذكروا به ، فأغرينا بينهم العداوة والبغضاء )(١) .

○ فمتى ترك الناس بعض ماأمرهم الله به وقعت بينهم العداوة والبغضاء ، وإذا تفرق القوم فسدوا وهلكوا ، وإذا اجتمعوا صلحوا وملكوا ، فإن الجماعة رحمة والفرقة عذاب .

## الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر:

وجماع ذلك في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، كما قال تعالى : ( ياأيها الذين آمنوا اتقوا الله حق تقاته ولا تموتن إلا وأنتم مسلمون ، واعتصموا بحبل الله جميعاً ولا تفرقوا واذكروا نعمة الله عليكم إذ كنتم أعداء فألف بين قلوبكم فأصبحتم

<sup>=</sup> وسلَّمنا . قال فألقى الله عز وجل الإيمان في قلوبهم . قال فأنزل الله عز وجل : « آمن الرسول بما أنزل إليه من ربه » قال أبو كريب : فقرأ : « ربنا لا تؤاخذنا إن نسينا أو أخطأنا » قال : فقال : فعلت ، « ربنا ولا تحملنا مالا طاقة لنا به » قال : قد فعلت « واعف عنا واغفر لنا وارحمنا أنت مولانا فانصرنا على القوم الكافرين » قال : قد فعلت : الطبري في التفسير ٥ / ١٤٤٠ .

الحاكم: في المستدرك: ٢ / ٢٨٦ وقال هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه ووافقه الذهبي وذكره السيوطي في الدر المنثور ١ / ٣٧٤ وزاد نسبته للترمذي .

والنسائي وابن المنذر والبيهقي في الأسماء والصفات . تعليق محمود شاكر على الطبري ٥ / ١٠٠ . ( ١ ) المائدة : ١٤ .

بنعمته إخوانا وكنتم على شفا حفرة من النار فأنقذكم منها كذلك يبين الله لكم آياته لعلكم تهتدون . ولتكن منكم أمة يدعون إلى الخير ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر وأولئك هم المفلحون )(١) ، فمن الأمر بالمعروف : الأمر بالائتلاف والاجتماع ، والنهى عن الاختلاف والفرقة ، ومن النهي عن المنكر إقامة الحدود على من خرج من شريعة الله تعالى .

فمن اعتقد في بشر أنه إله ، أو دعا ميتاً ، أو طلب منه الرزق والنصر والهداية ،
 وتوكل عليه أو سجد له ، فإنه يستتاب . فإن تاب وإلا ضربت عنقه .

○ ومن فضل أحداً من « المشايخ » على النبي عَلِيْكُ ، أو اعتقد أن أحداً يستغني عن طاعة رسول الله عَلِيْكُ ، استتيب . فإن تاب وإلا ضربت عنقه (٢) .

O وكذلك من اعتقد أن أحداً من «أولياء الله » يكون مع محمد عليل كا كان الخضر مع موسى عليه السلام ، فإنه يستتاب فإن تاب وإلا ضربت عنقه . لأن الحضر لم يكن من أمة موسى عليه السلام ، ولا كان يجب عليه طاعته ، بل قال له : إنى على علم من علم الله علمنيه الله لا تعلمه ، وأنت على علم من علم الله علمكه الله لا أعلمه "وكان مبعوثاً إلى بني اسرائيل . كما قال نبينا عليه : « وكان النبي يبعث إلى قومه خاصة ، وبعثت إلى الناس عامة » (3) .

<sup>(</sup>١) آل عمران : ١٠٢ ــ ١٠٤ .

<sup>(</sup> ٢ ) عقيدة أهل السنة والجماعة أن لانفضل أحداً من الأولياء على أحد من الأنبياء عليهم السلام ، ونقول : نبي واحد أفضل من جميع الأولياء ، ( انظر شرح العقيدة الطحاوية ص ٥٨١ ـــ ٥٨٣ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في التفسير ٨ / ٤٠٩ ، ومسلم في الفضائل برقم (٢٣٨٠) ٤ / ١٨٤٧ ــ ١٨٤٠ :

<sup>(</sup>٤) قطعة من حديث الخصائص عن جابر رضي الله عنه أن النبي عَلِيْكُم قال: (أعطيت خمساً لم يعطهن أحد قبلي: نصرت بالرعب مسيرة شهر، وجعلت لي الأرض مسجداً وطهوراً فأيما رجل من أمتي أدركته الصلاة فليصل ، وأحلت لي الغنائم ولم تحل لأحد قبلي ، وأعطيت الشفاعة ، وكان النبي يبعث إلى قومه خاصة وبعثت إلى الناس عامة ) .

وهو حديث متواتر أخرجه البخاري في أول كتاب التيمم الباب الأول : ١ / ٤٣٦ فتح الباري . وفي كتاب الصلاة وفي الجهاد ، وفي بدء الخلق ، والأنبياء .

ومسلم: في المساجد: برقم ( ٥٢١ ) ٢ / ٣٧٠ ــ ٣٧١ .

ومحمد عَلِيْكُ مبعوث إلى جميع الثقلين: إنسهم وجنهم. فمن اعتقد أنه يسوغ لأحد الخروج عن شريعته وطاعته فهو كافر يجب قتله(١).

وكذلك من كفر المسلمين أو استحل دماءهم وأموالهم ، ببدعة ابتدعها ليست في كتاب الله ولا سنة رسوله ، فإنه يجب نهيه عن ذلك وعقوبته بما يزجره ، ولو بالقتل أو القتال . فإنه إذا عوقب المعتدون من جميع الطوائف ، وأكرم المتقون من جميع الطوائف ، كان ذلك من أعظم الأسباب التي ترضي الله ورسوله عيالة .

# الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر واجب أولي الأمر :

○ ويجب على أولي الأمر وهم علماء كل طائفة وأمراؤها ومشايخها أن يقوموا على عامتهم ، ويأمروهم بما أمر الله به ورسوله ، وينهونهم عما نهى الله عنه ورسوله عَلَيْكُم .

## أنواع المعروف

## ( فالأول ) مثل شرائع الإسلام :

O وهي الصلوات الخمس في مواقيتها ، وإقامة الجمعة والجماعات من الواجبات

<sup>=</sup> والترمذي: عن أبي هريرة في السير \_ باب ماجاء في الغنيمة بلفظ: ( فضلت على الأنبياء بسَت ... وأرسلت إلى الحلق كافة وختم بي النبيون) وقال حديث حسن صحيح: ٥ / ١٦٠ \_ ١٦١ من تحفة الأحوذي .

والنسائي: في الغسل والتيمم \_ باب التيمم بالصعيد ١ / ٢١٠ \_ ٢١١ .

والدارمي: في الصلاة ــ باب الأرض كلها طهور ١ / ٢٣٢ ــ ٢٣٣ ، وفي السير ٢ / ٢٢٤ ومالك في الموطأ برقم: ٤١٨ ، ٤٧١ .

والامام أحمد : في المسند ١ / ٩٨ ، ١٥٨ وفي مواضع كثيرة .

وأخرجه الآجري عن علي بن أبي طالب في الشريعة وعن ابن عباس صفحة ٤٩٨ ـــ ٤٩٩ .

وابن حبان عن أبي ذر برقم ( ٢٠٠ ) ص ٧٦ من موارد الظمآن .

والبغوي في شرح السنة : ١٣ / ١٩٦ وانظر : مجمع الزوائد للهيشمي ٧ / ٢٥٨ ـــ ٢٠٩ .

<sup>(</sup>١) | لشيخ الاسلام رسالة في عموم بعثة النبي عَلَيْكُ للانس والجن اسمها : ايضاح الدلالة في عموم الرسالة وهي في مجموع الفتاوى : ١٩ / ٩ - ٦٥ وقد نشرها محمد منير الدمشقي في مجموعة الرسائل المنيية ٢ / ٧٧ - ١٥٢ .

والسنن الراتبات: كالأعياد، وصلاة الكسوف، والاستسقاء، والتراويح وصلاة الجنائز، وغير ذلك. وكذلك الصدقات المشروعة، والصوم المشروع، وحج البيت الحرام. ومثل الإيمان بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، والايمان بالقدر خيره وشره، ومثل الإحسان، وهو أن تعبد الله كأنك تراه، فإن لم تكن تراه فإنه يراك.

○ ومثل سائر ماأمر الله به ورسوله من الأمور الباطنة والظاهرة ، ومثل إخلاص الدين لله ، والتوكل على الله ، وأن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما ، والرجاء لرحمة الله والحشية من عذابه ، والصبر لحكم الله ، والتسليم لأمر الله ، ومثل صدق الحديث ، والوفاء بالعهود ، وأداء الأمانات إلى أهلها ، وبر الوالدين ، وصلة الأرحام ، والتعاون على البر والتقوى ، والاحسان إلى الجار واليتيم والمسكين ، وابن السبيل والصاحب والزوجة والمملوك ، والعدل في المقال والفعال ، ثم الندب إلى مكارم الأخلاق ، مثل أن تصل من قطعك ، وتعطي من حرمك ، وتعفو عمن ظلمك ، قال الله تعالى : ( وجزاء سيئة سيئة مثلها ، فمن عفا وأصلح فأجره على الله إنه لايحب الظالمين . ولمن انتصر بعد ظلمه فأولئك ماعليهم من سبيل ، إنما السبيل على الذين يظلمون الناس ويبغون في الأرض بغير الحق أولئك لهم عذاب أليم ، ولمن صبر وغفر إن ذلك لمن عزم الأمور )(١) .

# أنواع المنكر

○ وأما « المنكر » الذي نهى الله عنه ورسوله فأعظمه الشرك بالله ، وهو أن يدعو مع الله إلها آخر ، إما الشمس وإما القمر أو الكواكب ، أو مَلَكاً من الملائكة أو نبياً من الأنبياء : أو رجلاً من الصالحين أو أحداً من الجن أو تماثيل هؤلاء أو قبورهم ، أو غير ذلك مما يُدعى من دون الله تعالى ، أو يستغاث به أو يسجد له ، فكل هذا وأشباهه من الشرك الذي حرمه الله على لسان جميع رسله .

<sup>(</sup>١) الشورى : ٤٠ ــ ٤٣ .

O وقد حرَّم الله قتل النفس بغير حقها ، وأكل أموال الناس بالباطل إما بالغصب وإما بالربا أو الميسر ، كالبيوع والمعاملات التي نهى عنها رسول الله عليه ، وكذلك قطيعة الرحم وعقوق الوالدين ، وتطفيف المكيال والميزان ، والإثم والبغي بغير الحق .

O وكذلك مما حرمه الله تعالى ، أن يقول الرجل على الله مالا يعلم ، مثل أن يروي عن الله ورسوله أحاديث يجزم بها وهو لايعلم صحتها ، أو يصف الله بصفات لم ينزل بها كتاب من الله ولا أثارة من علم عن رسوله عليه ، سواء كانت من صفات النفي والتعطيل ، مثل قول الجهمية : إنه ليس فوق العرش ولا فوق السموات ، وأنه لايرى في الآخرة ، وأنه لايتكلم ولا يُحبُّ ، ونحو ذلك مما كذبوا به الله ورسوله ، أو كانت من صفات الإثبات والتمثيل ، مثل من يزعم أنه يمشى في الارض أو يجالس الحلق ، أو أنهم يرونه بأعينهم أو أن السموات تحويه وتحيط به ، أو أنه سار في علوقاته ، إلى غير ذلك من أنواع الفرية على الله .

O وكذلك العبادات المبتدعة التي لم يشرعها الله ورسوله عَلَيْكُ ، كما قال تعالى : ( أم لهم شركاء شرعوا لهم من الدين مالم يأذن به الله ) (١) ، فإن الله شرع لعباده المؤمنين عبادات ، فأحدث لهم الشيطان عبادات ضاهاها بها ، مثل أنه شرع لهم عبادة الله وحده لا شريك له ، فشرع لهم شركاء ، وهي عبادة ماسواه والإشراك به ، وشرع لهم الصلوات الخمس وقراءة القرآن فيها والاستهاع له ، والاجتماع لسماع وشرع لهم الصلوات الخمس وقراءة القرآن فيها والاستهاع له ، والاجتماع لسماع القرآن خارج الصلاة أيضاً ، فأول سورة أنزلها على نبيه عَلَيْكُ : ( إقرأ باسم ربك الذي خلق ) (١) أمر في أولها بالقراءة ، وفي آخرها بالسجود ، بقوله تعالى : ( واسجد واقترب ) (٢) .

ولهذا كان أعظم الأذكار التي في الصلاة قراءة القرآن ، وأعظم الأفعال السجود للله وحده لاشريك له ، وقال تعالى : ( وقرآن الفجر إن قرآن الفجر كان

<sup>(</sup>١) الشورى : ٢١.

<sup>(</sup> ٣٠٢)العلق : الآيتان الأولى والأخيرة .

مشهوداً ) (۱) ، وقال تعالى : ( وإذا قُرئ القرآن فاستمعوا له وأنصتوا لعلكم ترحمون ) (۲) .

وكان أصحاب رسول الله عَلَيْكُ إذا اجتمعوا أمروا واحداً منهم أن يقرأ والباقي يستمعون ، وكان عمر بن الخطاب يقول لأبي موسى رضي الله عنهما : ذكرنا ربنا . فيقرأ وهم يستمعون ، ومر النبي عَلَيْكُ بأبي موسى رضي الله عنه وهو يقرأ ، فجعل يستمع لقراءته ، فقال : ياأبا موسى : مررت بك البارحة فجعلت استمع لقراءتك » فقال : لو علمت لجبرته لك تجبيراً وقال : « لله الله أشدُ أذناً » أى استاعاً « إلى الرجل يحسن الصوت بالقرآن من صاحب القَيْنَةِ إلى قينته » (٤) .

## فرق مابين سماع المؤمنين وسماع المشركين:

O وهذا هو سماع المؤمنين وسلف الأمة وأكابر المشايخ ، كمعروف الكرخي<sup>(٥)</sup> والفضيل بن عياض<sup>(٦)</sup> ، وأبي سليمان الداراني<sup>(٧)</sup> ، ونحوهم . وهو سماع المشايخ

<sup>(</sup>١) الاسراء: ٧٨.

<sup>(</sup>٢) الأعراف: ٢٠٤.

<sup>(</sup>٣) والطبراني وأبو يعلى ، انظر مجمع الزوائد ٧ / ١٧١ ، ٩ / ٣٥٩ .

<sup>(</sup>٤) رواه ابن ماجة في اقامة الصلاة \_ باب في حسن الصوت بالقرآن برقم ( ١٣٤٠) قال في الزوائد: إسناده حسن وصححه الحاكم على شرط الشيخين وتعقبه الذهبي بأنه منقطع: ١ / ٥٧١ ، وصححه ابن حبان ، موارد الظمان ص ( ١٧٢) .

<sup>( ° )</sup> معروف بن فيروز الكرخي ، الصالح المشهور ، أحد أعلام الزهاد ، وهو من موالي على بن موسى الكاظم ، ولد في كرخ بغداد ونشأ بها وتوفى فيها سنة متنين وكان أبواه نصرانيين فأسلماه إلى مؤدبهم وهو صبي فكان يقول له ثالث ثلاثة ، فيقول معروف : بل هو الواحد فضريه المعلم على ذلك ضرباً مبرحا فهرب منه ، وكان أبواه يقولان : ليته يرجع إلينا على أي دين شاء فنوافقه عليه ، ثم إنه أسلم على يد بن موسى فرجع إلى أبويه فدق الباب فقيل له : من بالباب ؟ فقال : معروف ، فقيل له على أي دين ؟ فقال على الإسلام فأسلم أبواه . [ وفيات الباب عنصر طبقات الحنابلة ٢٥٣ \_ ٢٥٥ ، تاريخ بغداد :

<sup>(</sup>٦) الفضيل بين عياض بن مسعود التميمي اليربوعي الطالقاني الأصل ، أبو على ، شيخ الحرم المكي ، ولد سنة خمس ومئة بسعرقند ، وهو من أكابر العباد الصلحاء ، كان ثقة في الحديث ، أخذ عنه خلق كثير منهم الشافعي ، ومناقبه كثيرة توفي سنة سبع وثمانين ومئة بمكة . [ وفيات الأعيان : ٤ / ٤٧ ... ٥٠ ، حلية الأولياء : ٨ / ٨٤ / ٢٦٤ ... ٢٦٠ ، الأعلام : ٥ / ١٥٣ ] .

<sup>(</sup> ٧ ) عبد الرحمن بن أحمد بن عطية العنسي المذحجي ، أبو سليمان الدارني ( نسبة إلى داريا وهي قرية بغوطة 😑

المتأخرين الأكابر ، كالشيخ عبد القادر (١) ، والشيخ عدي بن مسافر ، والشيخ أبي مدين (7) ، وغيرهم من المشايخ رحمهم الله .

O وأما المشركون فكان سماعهم كا ذكره الله تعالى في كتابه ، بقوله تعالى : (وماكان صلاتهم عند البيت إلا مكاء وتصديه )(أ) . قال السلف : المكاء الصفير . والتصدية التصفيق باليد ، فكان المشركون يجتمعون في المسجد الحرام يصفقون ويصوتون يتخذون ذلك عبادة وصلاة ، فذمَّهم الله على ذلك ، وجعل ذلك من الباطل الذي نهى عنه (٤) .

فمن اتخذ نظير هذا السماع عبادة وقربة يتقرب بها إلى الله فقد ضاهى هؤلاء في بعض أمورهم ، وكذلك لم تفعله القرون الثلاثة التي أثنى عليها النبي عَلَيْتُهُ ، ولا فعله أكابر المشايخ .

وأما سماع الغناء على وجه اللعب ، فهذا من خصوصية الأفراح للنساء والصبيان كما جاءت به الآثار ، فإن دين الإسلام واسع لاحرج فيه (٥) .

حمشق ( الشام ) رحل إلى بغداد وأقام بها مدة ثم عاد إلى الشام وتوفي في داريا عام خمس عشرة ومئتين ، وكان أحد العباد الصالحين والزهاد المتعبدين ، وله أخبار كثيرة في هذا .

<sup>[</sup> وفيات الأعيان : ٣ / ٣٦٣ ، تاريخ بغداد : ١٠ / ٢٤٨ ، حلية الأولياء : ٩ / ٢٥٤ ، تقريب التهذيب : ١ / ٢٨٣ ، الأعلام : ٣ / ٢٩٣ \_ ٢٩٤ ] .

<sup>(</sup>١) عبد القادر بن موسى وقيل ابن عبد الله: محى الدين الجيلاني من كبار الزهاد، ولد في جيلان سنة احدى وسبعين وأربعمته وانتقل إلى بغداد فنفقه وسمع الحديث، وكان يأكل من عمل يده، وله أخبار كثيرة، وتوفي في بغداد سنة احدى وستين وخمسمئة. [شذرات الذهب: ٤ / ١٩٨ ــ ٢٠٨، الأعلام: ٤ / ٤٧].

<sup>(</sup> ٢ ) انظر ترجمته في صفحة : (٨٢)

<sup>(</sup>٣) الأنفال: ٣٥.

<sup>(</sup>٤) انظر تفسير ابن كثير: ٢ / ٣٠٧ ــ ٣٠٨.

<sup>( 0 )</sup> انظر في موضوع السماع بحثاً لابن القيم في : اغاثة اللهفان من مكايد الشيطان : ١ / ٢٢٤ ـــ ٢٦٧ ــ ٢٦٧ وكف الرعاع عن محرمات اللهو والسماع لابن حجر الهيثمي المكي في الجزء الثاني من الزواجر عن اقتراف الكبائر ص ٢٦٩ ومابعدها ـــ مطبعة الحلبي بمصر .

وكتاب: اسكات الرعاع بأدلة تحريم الفناء والسماع للشيخ محمد أحمد بالمميل والإعلام بنقد كتاب الحلال والحرام للشيخ صالح الفوزان صفحة ٧٣ -- ١٠٢ مطبوعات جامعة الامام محمد بن سعود بالرياض.

#### الصلاة عماد الدين:

○ وعماد الدين الذي لايقوم إلا به هو الصلوات الحمس المكتوبات ، ويجب على المسلمين من الاعتناء بها مالا يجب من الاعتناء بغيرها . كان عمر بن الخطاب رضي الله عنه يكتب إلى عماله : إن أهمَّ أمركم عندي الصلاة ، فمن حفظها وحافظ عليها حفظ دينه ، ومن ضيَّعها كان لما سواها من عمله أشدَّ إضاعة .

وهي أول مأوجبه الله من العبادات ، والصلوات الخمس تولى الله ايجابها بمخاطبة رسوله ليلة المعراج ، وهي آخر ماوصى به النبي عَلِيْكُ أمته وقت فراق الدنيا ، جعل يقول : « الصلاة الصلاة ! وماملكت أيمانكم ! »(١) وهي أول مايحاسب عليه العبد من عمله ، وآخر مايفقد من الدين . فإذا ذهبت ذهب الدين كله ، وهي عمود الدين فمتى ذهبت سقط الدين .

قال النبي عَلَيْكُ « رأس الأمر الاسلام وعموده الصلاة ، وذروة سنامه الجهاد في سبيل الله »(٢) وقد قال الله في كتابه : ( فخلف من بعدهم خلف أضاعوا الصلاة

<sup>(</sup>١) كانت فرضية الصلاة ليلة المعراج كما ثبت في صحيح البخاري: في الصلاة \_ باب كيف فرضت الصلوات في الاسراء: ١/ ٤٥٨ \_ ٤٥٩ ومسلم في الايمان: باب الاسراء برسول الله عليه المسائي: ١/ ٧٦ من حديث مالك بن صعصعة.

وفي سنن ابن ماجة عن أنس بن مالك قال : كانت عامة وصية رسول الله على حين حضرته الوفاة وهو يغرغر بنفسه : ( الصلاة وماملكت أيمانكم ) كتاب الوصايا \_ باب : هل أوصى رسول الله على برقم ( ٢٦٩٧ ) ٢ / ٢٠٠٧ \_ والامام أحمد في المسند : ٣ / ١١٧ .

<sup>(</sup>٢) قطعة من حديث معاذ رضي الله عنه أخرجه الترمذي واللفظ له في الايمان \_ باب ماجاء في حرمة الصلاة \ ٧ / ٣٦٢ \_ ٣٦٥ وقال : هذا حديث حسن صحيح . وأخرجه في فضائل الجهاد أيضاً . وابن ماجة في المسند : الفتن \_ باب كف اللسان في الفتنة برقم (٣٩٧٣ ) ٢ / ١٣١٤ \_ ١٣١٥ والامام أحمد في المسند : ٥ / ٢٣١ ، ٢٣٥ ، ٢٣٥ ، ٢٤٠ وعزاه المباركفوري في التحفة : ٧ / ٣٦٥ للنسائي .

قال ابن رجب : بعد أن نقل تصحيح الترمذي : وفي ماقاله رحمه الله نظر من وجهين : أحدهما : أنه لم يثبت سماع أبي وائل من معاذ ، وان كان قد أدركه بالسن ، وكان معاذ بالشام وأبو وائل بالكوفة ، ومازال الأثمة كأحمد وغيره يستدلون على إنتفاء السماع بمثل هذا .

وقد قال أبو حاتم الرازي في سماع أبي وائل من أبي الدرداء قد أدركه وكان بالكوفة وأبو الدرداء بالشام . يعنى أنه لم يصح منه سماع ، وقد حكى أبو زرعة الرازي الدمشقي عن قوم أنهم توقفوا في سماع أبي وائل من عمر أو \_\_\_\_ نفوه ، فسماعه من معاذ أبعد .

واتبعوا الشهوات فسوف يلقون غيا )(١).

قال عبد الله بن مسعود رضي الله عنه وغيره: إضاعتها تأخيرها عن وقتها ، ولو تركوها كانوا كفاراً (٢). وقال تعالى: (حافظوا على الصلوات والصلاة الوسطى )(٣) ، والمحافظة عليها: فعلها في أوقاتها ، وقال تعالى: (فويل للمصلين . الذين هم عن صلاتهم ساهون )(٤) ، وهم الذين يؤخرونها حتى يخرج الوقت .

وقد اتفق المسلمون على أنه لايجوز تأخير صلاة النهار إلى الليل ولا تأخير صلاة الليل إلى النهار ، لالمسافر ولا لمريض ولا غيرهما . لكن يجوز عند الحاجة أن يجمع المسلم بين صلاتي النهار وهي الظهر والعصر في وقت إحداهما ، ويجمع بين صلاتي الليل وهي المغرب والعشاء في وقت إحداهما ، وذلك لمثل المسافر والمريض وعند المطر ، ونحو ذلك من الاعذار .

وقد أوجب الله على المسلمين أن يصلوا بحسب طاقاتهم ، كما قال الله تعالى : ( فاتقوا الله ماستطعتم ) (٥) ، فعلى الرجل أن يصلي بطهارة كاملة وقراءة

والثاني: أنه قد رواه حماد بن سلمة عن عاصم بن أبي النجود عن شهر بن حوشب عن معاذ ، خرجه الامام أحمد مختصرا. قال الدارقطني: وهو أشبه بالصواب ، لأن الحديث معروف من رواية شهر على اختلاف فيه . قلت : أي ابن رجب ـ : رواية شهر عن معاذ مرسلة يقيناً وشهر مختلف في توثيقه وتضعيفه ... جامع العلوم والحكم لابن رجب ص ٢٥٥٠.

<sup>(</sup>١) مريم : ٥٩.

<sup>(</sup> ٢ ) أخرج عبد بن حميد عن ابن مسعود في قوله تعالى : ( فخلف من بعدهم خلف أضاعوا الصلاة ) قال : ليس إضاعتها تركها ، قد يضيع الانسان الشيء ولا يتركه ولكن اضاعتها إذا لم يصلها لوقتها . وأخرج سعيد بن منصور عن ابراهيم قال : صلوها لغير وقتها .

وأخرج ابن المنذر وابن أبي حاتم عن القاسم بن مخيمرة قال : أخروا الصلاة عن ميقاتها ولو تركوها كفروا . وأخرج ابن أبي حاتم والخطيب في المتفق والمفترق عن عمر بن عبد العزيز قال : لم يكن اضاعتها تركها ولكن أضاعوا المواقيت . انظر : الدر المنثور للسيوطي : ٥ / ٥٢٦ .

<sup>(</sup> ٣ ) البقرة : ٢٣٨ .

٤ ) الماعون : ٤ ــ ٥ .

<sup>(</sup> ٥ ) التغابن : ١٦ .

كاملة ، وركوع وسجود كامل ، فإن كان عادماً للماء ، أو يتضرر باستعماله لمرض أو برد أو غير ذلك ، وهو محدث أو جنب يتيمم الصعيد الطيب ، وهو التراب ، يسمح به وجهه ويديه ويصلى ، ولا يؤخرها عن وقتها باتفاق العلماء .

وكذلك إذا كان محبوساً أو مقيداً أو زَمِناً أو غير ذلك صلّى على حسب حاله ، وإذا كان بازاء عدوه صلى أيضاً صلاة الخوف ، قال الله تعالى : (وإذا ضربتم في الأرض فليس عليكم جناح أن تقصروا من الصلاة إن خفتم أن يفتنكم الذين كفروا ، إن الكافرين كانوا لكم عدواً مبيناً . وإذا كنت فيهم فأقمت لهم الصلاة فلتقم طائفة منهم معك ) إلى قوله : (وليأخذوا حذرهم وأسلحتهم) إلى قوله : (فإذا اطمأننتم فأقيموا الصلاة ، إن الصلاة كانت على المؤمنين كتاباً موقوتا) (١) .

ويجب على أهل القدرة من المسلمين أن يأمروا بالصلاة كل أحد من الرجال والنساء حتى الصبيان . قال النبي علي « مروهم بالصلاة لسبع ، واضربوهم على تركها لعشر ، وفرقوا بينهم في المضاجع »(٢) .

<sup>.</sup> ١٠٣ \_ ١٠١ إلنساء: ١٠١ \_ ١٠٣

<sup>(</sup> ٢ ) أخرجه أبو داود في الصلاة \_ باب : مايؤمر الغلام بالصلاة : ١ / ٢٧٠ \_ ٢٧١ عن سبرة بن معبد الجهني وعن عمرو بن شعب .

والترمذي : في المواقيت ... باب : متى يؤمر الصبي بالصلاة : ٢ / ٤٤٥ ... ٤٤٦ وقال : حديث سبرة بن معبد الجهني حديث حسن صحيح .

وأحمد في المسند: ٢ / ١٨٠، ١٨٧.

والدارقطني: في الصلاة \_ باب: الأمر بتعليم الصلوات والضرب عليها: ١ / ٢٣٠.

والحاكم: ١ / ١٩٧ وقال: صحيح على شرط مسلم.

والبغوي في شرح السنة : ٢ / ٤٠٦ .

قال الزيلعي في نصب الراية: ١ / ٢٩٦ : ورواه العقيلي في الضعفاء ، وليَّن سوار بن داود . قال صاحب التنقيح : وسوار بن داود ، أبو حمزة البصري وثقة ابن معين وابن حبان ، وقال أحمد : شيخ بصري لابأس به انتهى . وله طريق أخرى عند ابن عدي في الكامل أخرجه عن الخليل بن مرة عن ليث بن أبي سليم عن عمرو بن شعيب به ، وليَّن الخليل ابن مرة ، ونقل عن البخاري أنه قال : فيه نظر ، قال ابن عدي : وهو ممن يكتب حديثه فليس بمنكر الحديث . وانظر أيضاً : التلخيص الحبير : ١ / ٢٧٩ .

والرجل البالغ إذا امتنع من صلاة واحدة من الصلوات الخمس أو ترك بعض فرائضها المتفق عليها ، فإنه يستتاب ، فإن تاب وإلا قتل . فمن العلماء من يقول : يكون مرتداً كافراً لايصلى عليه ولا يدفن بين المسلمين . ومنهم من يقول يكون كقاطع الطريق وقاتل النفس ، والزاني المحصن (١) .

وأمر الصلاة عظيم شأنها أن تذكر ههنا ، فإنها قوام الدين وعماده ، وتعظيمه تعالى لها في كتابه فوق جميع العبادات ، فإنه سبحانه يخصها بالذكر تارة ، ويقرنها بالزكاة تارة ، وبالصبر تارة ، وبالنسك تارة ، كقوله تعالى : ( وأقيموا الصلاة وآتوا الزكاة  $)^{(7)}$  ، وقوله : ( واستعينوا بالصبر والصلاة  $)^{(7)}$  ، وقوله : ( فصل لربك وانحر  $)^{(4)}$  وقوله : ( إن صلاتي ونسكي ومحياي ومماتي لله رب العالمين ، لا شريك له وبذلك أمرت وأنا أول المسلمين  $)^{(6)}$  . وتارة يفتتح بها أعمال البر ويختمها بها ، كما ذكره في سورة ( سأل سائل  $)^{(7)}$  وفي أول سورة ( المؤمنين ) قال تعالى : ( قد أفلح المؤمنون الذين هم في صلاتهم خاشعون ، والذين هم عن اللغو معرضون ، والذين هم للزكاة فاعلون ، والذين هم لفروجهم حافظون ، إلا على أزواجهم أو ماملكت أيمانهم فإنهم غير ملومين ، فمن ابتغى وراء ذلك فأولئك هم العادون ، والذين هم على صلواتهم العادون ، والذين هم الوارثون ، الذين يرثون الفردوس هم فيها خالدون  $)^{(7)}$  .

فنسأل الله العظيم أن يجعلنا وإياكم من الذين يرثون الفردوس هم فيها خالدون ، والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته ، والحمد لله وحده . وصلى الله على عمد وآله وصحبه وسلم تسليما كثيراً .

<sup>(</sup>١) انظر: المغنى لابن قدامة: ٢ / ٤٤٢.

 <sup>(</sup> ۲ ) البقرة : ٤٣ و ٨٣ و ١٦٠ والنساء : ٧٧ والنور : ٥٦ والمزمل : ٢٠ .

<sup>(</sup> ٣ ) البقرة : ٤٥ .

<sup>(</sup>٤) الكوثر: ٢

<sup>(</sup> ٥ ) الأنعام : ١٦٢ .

<sup>(</sup>٦) المعارج: ١٩ ــ ٣٥.

<sup>(</sup> ٧ ) المؤمنون : ١ ــ ١١ .

# مراجع التحقيق

## أولاً: في التفسير وعلوم القرآن :

١ صحام القرآن ، للإمام الشافعي ، جمعه الإمام البيهقي ، تحقيق د .
 عبد الغنى عبد الخالق ، ١٣٧١هـ .

٢ ــ أحكام القرآن ، لأبي بكر بن العربي ، تحقيق على البجاوي ، طبعة عيسى
 الحلبى بمصر .

٢م - التبيان في آداب حملة القرآن ، للنووي ، تحقيق عبد القادر الأرناؤوط ، دار البيان بدمشق .

٣ ــ تفسير البغوي ، معالم التنزيل ، للإمام أبي محمد البغوي ، دار المعرفة ،
 بيروت .

٤ - تفسير الطبري ، جامع البيان عن تأويل آي القرآن ، للامام الطبري ، تحقيق عمود شاكر ، طبعة الحلبي .

تفسير القرطبي ، الجامع لأحكام القرآن ، لأبي عبد الله القرطبي ، دار الكتاب العربي ، بيروت .

٦ - تفسير ابن كثير ، تفسير القرآن العظيم ، للحافظ ابن كثير ، طبعة دار
 الأرقم ، وطبعة مكتبة الرياض .

٧ ـ تفسير المنار ، للشيخ محمد رشيد رضا ، مكتبة القاهرة .

٨ - الدر المنثور في التفسير بالمأثور ، لجلال الدين السيوطي ، طبعة دار
 الفكر ، بيروت ، ١٤٠٣هـ .

٩ - دقائق التفسير الجامع لتفسير الإمام ابن تيمية ، تحقيق د . محمد السيد الجلينيد ، الطبعة الثانية ، ١٤٠٤هـ .

<sup>\*</sup> ملاحظة : جعلنا هذه المراجع مجموعات حسب الفنون ، ورتبنا كل مجموعة ترتيباً هجائيا ، مع عدم اعتبار أداة التعريف ، وكلمة : ابن ، أبو ..

- ١٠ ــ روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني ، للآلوسي ، دار احياء ، التراث العربي .
- ١١ \_\_ مقدمة في أصول التفسير ، لشيخ الإسلام ابن تيمية ، تحقيق د . زرزور ،
   دار القرآن الكريم بالكويت .
- ١٢ \_ مناهل العرفان في علوم القرآن ، للشيخ عبد العظيم الزرقاني ، طبعة دار الفكر .

#### ثانيا: في الحديث الشريف وعلومه:

- ١٣ \_ الأدب المفرد ، للامام البخاري ، مكتبة الآداب بالقاهرة .
- 1٤ \_ الأذكار ، للامام النووي ، تحقيق عبد القادر الأرناؤوط ، دار الملاح بدمشق .
- ١٥ ــ ارواء الغليل في تخريج أحاديث منار السبيل ، للشيخ ناصر الدين الألباني ،
   المكتب الاسلامى .
- ١٦ \_ تأويل مختلف الحديث لابن قتيبة ، تحقيق محمد زهري النجار ، دار الجيل .
- 1٧ \_ تدريب الراوي ، شرح تقريب النواوي ، للسيوطي ، تحقيق : عبد الوهاب عبد اللطيف .
- ١٨ ــ التلخيص الحبير ، في تخريج أحاديث الرافعي الكبير ، لابن حجر ، تحقيق عبد الله هاشم اليماني .
  - ١٩ \_ جامع العلوم والحكم ، لابن رجب الحنبلي ، مطبعة الحلبي .
- ٢٠ ــ سلسلة الأحاديث الصحيحة ، للشيخ ناصر الدين الألباني ، المكتب الاسلامي .
  - ٢١ ــ السنة قبل التدوين ، د . محمد عجاج الخطيب ، دار الفكر .
- ٢٢ \_ السنة ومكانتها في التشريع ، د . مصطفى السباعي ، المكتب الاسلامي .
- ٢٢ ــ سنن الترمذي ، مع شرحها : تحفة الأحوذي للمباركفوري ، بتحقيق

- عبد الرحمن عثمان .
- ٢٣ ــ سنن الدارمي ، تحقيق محمد أحمد دهمان ، دار الكتب العلمية ، بيروت .
- ٢٤ ــ سنن أبي داود ، مختصر المنذري ومعه معالم السنن للخطابي وتهذيب ابن
   القيم ، مطبعة السنة .
- ٢٥ \_ سنن سعيد بن منصور ، تحقيق حبيب الرحمن الأعظمي ، دار الكتب العلمية .
  - ٢٦ \_ سنن ابن ماجة ، بتحقيق محمد فؤاد عبد الباقي ، مطبعة الحلبي .
- ٢٧ ــ سنن النسائي بحاشية السندي ، ومعها شرح السيوطي ، دار الكتاب العربي .
- ۲۸ ــ شرح السنة ، للإمام البغوي ، تحقیق شعیب الأرناؤوط ، المكتب
   الاسلامی .
- ٢٩ \_ صحيح البخاري ، مع فتح الباري للحافظ ابن حجر ، نشر رئاسة ادارات البحوص العلمية والافتاء بالرياض .
- ٣٠ \_ صحيح مسلم، بتحقيق محمد فؤاد عبد القادر، دار احياء التراث العربي.
  - ٣١ ـــ العلل المتناهية في الأحاديث الواهية ، لابن الجوزي ، طبعة لاهور .
  - ٣٢ \_ فتح الباري \_ للحافظ ابن حجر ، مع الصحيح ، الطبعة السلفية .
- ٣٣ \_ الفوائد المجموعة في الاحاديث الموضوعة ، للشوكاني ، بتحقيق عبد الرحمن المعلمي ، مطبعة السنة ١٣٨٠هـ .
- ٣٤ ــ فيض القدير للمناوي ــ شرح الجامع الصغير للسيوطي ، الطبعة الثانية ، دار المعرفة ، بيروت .
- ٣٥ \_ قواعد التحديث ، للشيخ محمد جمال الدين القاسمي ، دار الكتب العلمية .
- ٣٦ \_ كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال ، للمتقي الهندي ، الطبعة الثانية ،

- مؤسسة الرسالة.
- ٣٧ \_ مجمع الزوائد ومنبع الفوائد ، للهيثمي ، الطبعة الثانية ، دار الكتاب العربي .
  - ٣٨ ـــ المستدرك للحاكم النيسابوري ، مصور عن طبعة دائرة المعارف بالهند .
    - ٣٩ \_ المسند للامام أحمد بن حنبل ، المكتب الاسلامي .
    - ٤٠ ــ مسند أبي حنيفة ، بشرح ملا على القاري ، دار الكتب العلمية .
  - ٤١ \_ مشكاة المصابيح للخطيب التبريزي ، الطبعة الثانية ، المكتب الاسلامي .
- ٤٢ ــ المعتبر في تخريج أحاديث المنهاج والمختصر للامام بدر الدين الزركشي، تحقيق حمدي السلفي، دار الأرقم بالكويت.
- ٤٣ ــ مقاييس نقد متون السنة ، للدكتور مسفر غرم الله الغامدي ، بدون تاريخ ومكان الطبع .
- ٤٤ ــ مقاييس نقد متون السنة عند ابن الجوزي . د . مسفر غرم الله الغامدي ، مؤسسة الرسالة .
- ٤٥ ــ موارد الظمآن إلى زوائد ابن حبان ، للهيشمي ، تحقيق محمد عبد الرزاق
   حمزة . دار الكتب العلمية .
- ٤٦ ــ الموطأ للإمام مالك بن أنس ، بتحقيق محمد فؤاد عبد الباقي . طبعة الحلبي .
  - ٤٧ ــ نصب الراية لأحاديث الهداية ، للحافظ الزيلعي ، المكتبة الاسلامية .
- ٤٨ ــ النكت على كتاب ابن الصلاح ، للحافظ ابن حجر العسقلاني ، تحقيق
  - د . ربيع هادي مدخلي ، مطبوعات الجامعة الاسلامية بالمدينة المنورة .

## ثالثاً : كتب في التوحيد والعقائد :

- ٤٩ ــ الاختلاف في اللفظ ، لابن قتيبة ، دار الكتب العلمية ، بيروت .
- ٥٠ ــ الأسماء والصفات ، للامام البيهقي ، تحقيق يوسف كال الحوت ،
   بيروت .
  - ٥١ \_ الاعتقاد على مذهب السلف ، للبيهقي ، دار سيف للطباعة بالقاهرة .

- ۲٥ الايمان ، لابن منده ، تحقيق د . علي ناصر الفقيهي ، مطبوعات الجامعة
   الاسلامية بالمدينة المنورة .
- ٥٣ ــ البيهقي وموقفه من الالهيات ، د . أحمد عطية الغامدي ، مطبوعات الجامعة الاسلامية بالمدينة المنورة .
- ٥٤ ــ التنبيهات السنية العقيدة على الواسطية ــ للشيخ عبد العزيز الرشيد ،
   الرياض .
- ٥٥ ــ التوحيد ، لابن منده ، تحقيق د . على ناصر فقيهي ، مطبوعات الجامعة الاسلامية .
- ٥٦ ــ التوحيد واثبات صفات الرب عز وجل ، لابن خزيمة ، تحقيق محمد خليل الهراس ، بيروت .
- ٧٥ تيسير العزيز الحميد شرح كتاب التوحيد ، للشيخ سليمان بن عبد الله ،
   المكتب الاسلامى .
  - ٥٨ خصائص التصور الاسلامي ، للاستاذ سيد قطب ، دار الشروق .
- ٥٩ درء تعارض العقل والنقل لشيخ الاسلام بن تيمية . تحقيق د . محمد رشاد سالم . مطابع جامعة الامام محمد بن سعود بالرياض .
  - ٦٠ \_ الرسالة التدمرية ، لابن تيمية ، المكتب الاسلامي .
    - ٦١ ــ السنة ، لابن أبي عاصم ، تحقيق الألباني .
- ٦٢ السنة للامام عبد الله بن الامام أحمد بن حنبل تحقيق د . محمد سعيد القحطاني ، دار ابن القم بالدمام .
- ٦٣ شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة ، للامام اللالكائي تحقيق د . أحمد سعد حمدان ، دار طيبة بالرياض .
- 75 شرح العقيدة الطحاوية ، لابن أبي العز الحنفي ، تحقيق بشيرعيون ، دار البيان بدمشق .
- ٦٥ شرح العقيدة الواسطية ، للشيخ محمد خليل هراس ، نشر رئاسة البحوث

العلمية والافتاء والدعوة والارشاد .

٦٦ ــ شرح الفقه الأكبر لأبي حنيفة ، للعلامة ملا على القاري ، طبع بيروت ، دار
 الكتب العلمية .

٦٧ ــ الشريعة ، للآجري ، بتحقيق محمد حامد الفقي ، مطبعة السنة المحمدية .

٦٨ ــ عقيدة أهل السنة والجماعة ، للشيخ عدي بن مسافر الأموي ، طبع وزارة الأوقاف بالعراق .

٦٩ ـ مجموعة التوحيد ، لشيخ الاسلام ابن تيمية ومحمد عبد الوهاب وأحفاده ،
 بيروت .

٧٠ ــ مجموع فتاوي شيخ الإسلام ابن تيمية ، ترتيب ابن قاسم ، طبع الرياض .

٧١ \_\_ مختصر شعب الإيمان للبيهقي ، اختصار القزويني ، بتحقيق الأرناؤوط ،
 دار البيان بدمشق .

٧٢ ــ مختصر الصواعق المرسلة للموصلي ، مكتبة الرياض .

٧٣ \_\_ مدارج السالكين لابن القيم ، بتحقيق محمد حامد الفقي ، مطبعة السنة المحمدية .

٧٤ ــ المنتقى من منهاج الاعتدال للامام الذهبي ، علق حواشيه محب الدين الحطيب ، المطبعة السلفية .

٧٥ ــ الولاء والبراء ، للدكتور محمد سعيد القحطاني ، طيبة بالرياض .

## رابعاً : في الفقه والأصول :

٧٦ \_ الإحكام في أصول الأحكام لابن حزم الظاهري ، نشر زكريا على يوسف ، مطبعة الامام .

٧٧ \_ ارشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول ، للشوكاني ، مطبعة مصطفى الحلبي .

٧٨ ــ أصول الفقه للشيخ محمد أبو زهرة ، دار الفكر العربي بالقاهرة .

- ٧٩ ــ الاعتصام للامأم الشاطبي ، بتحقيق محمد رشيد رضا ، بيروت .
- ٨٠ ــ الرسالة للامام الشافعي ، بتحقيق أحمد محمد شاكر ، دار التراث بالقاهرة .
- ٨١ مجمع الأنهر شرح ملتقى الأبحر للشيخ محمود اماد الحنفي ، مطبعة دار
   السعادة بتركيا .
  - ٨٢ ــ المختصر النافع للحلى ، في فقه الإمامية ، طبع وزارة الأوقاف بالقاهرة .
    - ٨٣ ــ المستصفى للغزالي ومعه مسلّم الثبوت ، طبع بيروت .
- ٨٤ ــ المغني لابن قدامة المقدسي ، نشر رئاسة إدارات البحوث العلمية والافتاء والدعوة والارشاد .
- ٨٥ ــ مغني المحتاج بشرح المنهاج للخطيب الشربيني الشافعي ، مطبعة الحلبي بالقاهرة .

## خامساً: في الفرق والأديان:

- ٨٦ ــ الأديان والفرق والمذاهب المعاصرة ، للشيخ عبد القادر شيبة الحمد .
- ٨٧ ــ الأسفار المقدسة قبل الإسلام ــ صابر طعيمة ، عالم الكتب ، بيروت .
- ۸۸ اعتقادات فرق المسلمين والمشركين للرازي ، تحقيق د . علي سامي النشار .
  - ٨٩ ـ تاريخ المذاهب الاسلامية ، محمد أبو زهرة ، دار الفكر العربي .
- ٩٠ ــ التبصير في الدين للاسفراييني ، تحقيق كال يوسف الحوت ، عالم الكتب ، بيروت .
- ٩١ الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح ، لشيخ الاسلام ابن تيمية ، مطبعة المدني .
- 97 العهد القديم والعهد الجديد المسمى « الكتاب المقدس » عند اليهود والنصارى ، المطبعة الكاثوليكية .
  - ٩٣ ــ الفرق بين الفرق ، للبغدادي ، تحقيق محمد محيى الدين عبد الحميد .

- ٩٤ ــ الفصل في الملل والنحل ، لابن حزم ، مكتبة المثنى ببغداد .
- ٩٥ \_\_ مقالات الإسلاميين ، للامام أبي الحسن الأشعري ، تحقيق محي الدين
   عبد الحميد \_\_ مطبعة النهضة المصرية .
- 97 ــ مقدمة في أسباب اختلاف المسلمين، محمد العبدة، طارق عبد الحليم، دار الأرقم بالكويت.
  - ٩٧ ــ الملل والنحل للشهرستاني ، بهامش الفصل لابن حزم .
- ٩٨ \_ اليهودية ، في سلسلة مقارنة الأديان ، د . أحمد شلبي \_ مكتبة النهضة المصرية .

## خامساً التاريخ والتراجم :

- ٩٩ ــ الأعلام ، للزركلي ، دار العلم للملايين ، الطبعة الثانية .
  - ١٠٠ \_ البداية والنهاية لابن كثير . مكتبة المعارف بالرياض .
- ۱۰۱ ــ تاریخ اربل ، لابن المستوفي ، تحقیق سامي الصفّار ، دار الرشید بالعراق . ۱۹۸۰ .
  - ١٠٢ ـ تاريخ بغداد للخطيب البغدادي ، دار الكتاب العربي ، بيروت .
  - ١٠٣ \_ تبيين كذب المفتري لابن عساكر ، مصورة عن طبعة القدسي .
    - ١٠٤ \_ تهذيب التهذيب \_ لابن حجر ، دار الفكر بيروت .
      - ١٠٥ ــ ابن تيمية ، لمحمد أبو زهرة ، دار الفكر العربي .
  - ١٠٦ ــ حركة النفس الزكية ، دراسة وتقديم ، محمد العبدة ، دار الأرقم .
    - ١٠٧ ـ حلية الأولياء لأبي نعيم دار الكتاب العربي .
  - ١٠٨ ــ دول الإسلام للذُّهبي ، تحقيق فهم شلتوت ، الهيئة المصرية العامة .
    - ١٠٩ \_ سير أعلام النبلاء للذهبي \_ باشراف الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة .
- ١١٠ ــ شذرات الذهب في أخبار من ذهب ، لابن العماد الحنبلي ، دار احياء التراث العربي .
- ١١١ ــ العبر في خبر من غبر ، للذهبي ، الطبعة الأولى ١٤٠٥ ، دار الكتب

#### العلمية .

- ١١٢ ــ العقود الدرية في مناقب شيخ الاسلام ابن تيمية ، لابن عبد الهادي .
  - ١١٣ ــ المحبِّر ، لابن حبيب ، دار الآفاق بيروت .
- ١١٤ مختصر طبقات الحنابلة لابن أبي يعلى ، تحقيق أحمد عبيد ، المكتبة العربية بدمشق .
  - ١١٥ ــ المعارف لابن قتيبة ، تحقيق د . ثروت عكاشة ، دار المعارف .
    - ١١٦ ـ ميزان الاعتدال للذهبي ، تحقيق على البجاوي ، بيروت .
- ١١٧ ــ وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان ، لابن خلكان تحقيق د . احسان عباس .
- ١١٨ ــ النجوم الزاهرة في اخبار ملوك مصر والقاهرة ، لابن تغري بردي ، الهيئة المصرية العامة .

# سادساً : المعاجم والمصطلحات :

- ١١٩ ــ اصطلاحات الصوفية ، للقاشاني ، الهيئة العامة بالقاهرة .
- ١٢٠ ترتيب القاموس المحيط ، طه أحمد الزاوي ، مطبعة عيسي الحلبي .
  - ١٢١ ــ التعريفات ، للجرجاني ، تحقيق أبي الفضل ابراهيم ، بيروت .
    - ١٢٢ ــ الكليات لأبي البقاء الكفوي ، طبع وزارة الثقافة بسوريا .
- ١٢٣ مراصد الاطلاع على اسماع الأمكنة والبقاع للبغدادي ، طبع الحلبي .
  - ۱۲۶ ـ معجم البلدان لياقوت الحموي ، دار صادر ، دار بيروت .
  - ١٢٥ ـ مفردات القرآن الكريم للراغب الأصفهاني ، مطبعة البابي الحلبي .

## تم بحمد الله



### دليسل القفسارس

أولًا: دليل الآيات القرآنية.

ثانياً : دليل الأحاديث.

ثالثاً : دليل الأعلام.

رابعاً: دليل الفرق والمصطلحات المترجم لها.

خامساً: دليل المحتويات.



# فهرس شواهد القران الكريم

|               | الهمـــزة :                                 |
|---------------|---------------------------------------------|
| ٤٧            | اتخذوا أحبارهم ورهبانهم أربابأ              |
| ٤٨            | أفكلما جاءكم رسول بما لاتهوى أنفسكم         |
| ٥٧، ٢٢٢       | اقرأ باسم ربك الذي خلق                      |
| 4 Y           | الله لا إله إلا هو الحي القيوم              |
| ۲۸            | أم اتخذوا من دون الله شفعاء                 |
| 177           | أم لهم شركاء شرعوا لهم                      |
| ٣٨            | آمن الرسول بما أنزل اليه من ربه             |
|               | إن كل من في السموات والأرض                  |
| ££            | اهدنا الصراط المستقيم                       |
| <b>*</b> ^1   | أولئك الذين يدعون                           |
| *118          | ألا إن أولياء الله لاخوف عليهم              |
| 79            | إن يتبعون إلا الظن                          |
| 114           | إن الأبرار لفي نعيم على الأرائك             |
| ٤٥            | إنا فتحنا لك فتحاً مبيناً                   |
| ٦             | إنا نحن نزلنا الذكر                         |
| ٣٨            | إن الذين آمنوا والذين هادوا                 |
| 118.6#79      | إن الذين آمنوا والذين هاجروا                |
| 117:#79:88:18 | إن الذين فرقوا دينهم وكانوا شيعاً           |
| ٤٨            | إن الذين يكفرون بآيات الله                  |
| 97            | إن الله لايغفر أن يشرك به                   |
| ١٢٨           | إن صلاتي ونسكي                              |
|               | * الأرقام المنجمة تشير إلى ماورد في التعليق |

| إنما الصدقات للفقراء والمساكين  | ٤١  |
|---------------------------------|-----|
| إنما يريد الله ليذهب عنكم الرجس | ١٠٤ |
| إن هذا القرآن يهدي للتي هي أقوم | ٤٥  |
| إنه لقرآن كريم في كتاب مكنون    | 90  |
| إنهم يكيدون كيداً               | ٨   |
| <i>ب:</i>                       |     |
| بل هو قرآن مجيد                 | 4 £ |
| ح:                              |     |
| حافظوا على الصلوات              | 177 |
| <i>ر:</i>                       |     |
| ربنا لاتؤاخذنا إن نسينا         | 117 |
|                                 |     |
| سبحان الذي أسرى بعده            | ٧٣  |
| سيقول السفهاء من الناس          | ٤٩  |
| <b>ش</b> :                      |     |
| شرع لكم من الدين ماوصي به       | ٣٨  |
| <b>ن</b> :                      |     |
| فاتقوا الله ما استطعتم          | 177 |
| فاصبر لحكم ربك                  | 44  |
| فانظر إلى آثار رحمة الله        | ٧١  |
| فبظلم من الذين هادوا            | ۰۱  |
| فخلف من بعدهم خلف               | 170 |
| فويل للمصلين الذين هم           | 177 |
| فلا تخشوا الناس واخشون          | 44  |
| فلا وربك لايؤمنون حتى يحكموك    | ٤٤  |
| ق:                              |     |
| قاتلوا الذب لايةمنون بالله      | ٥١  |

| 174        | قد أفلح المؤمنون الذين هم         |
|------------|-----------------------------------|
| 7.4        | قل ادعوا الذين زعمتم من دونه      |
| الله ۲۸    | قل ادعوا الذين زعمتم من دون       |
| <b>£ £</b> | قل إن كنتم تحبون الله فاتبعوني    |
| 44         | قل آمنت بما أنزل الله من كتاب     |
| 44         | قل إنما حرم ربي الفواحش           |
| يم ٣٩      | قل تعالوا أتل ماحرم ربكم عليك     |
| ربي ، ۹۷   | قل لوكان البحر مداداً لكلمات      |
| ذن ١٤      | قل لا أتبع أهواءكم قد ضللت إ      |
| **         | قولوا آمنا بالله وما أنزل إلينا   |
|            | : এ                               |
| بل إلا ١٥٠ | كل الطعام كان حلًا لبني اسرائي    |
|            | ال:                               |
| ايعونك ١٠٠ | لقد رضي الله عن المؤمنين إذيب     |
| * £ 9      | لقد سمع الله قول الذين قالوا      |
| مسيح ٨٤*   | لقد كفر الذين قالوا إن الله هو ال |
| ٤٠         | لقدمنَّ الله على المؤمنين         |
| »۱۱۷       | لله مافي السموات وما في الأرض     |
| ٥٤         | لوشاء الله ما أشركنا              |
| 117        | ليس البر أن تولوا وجوهكم قبل      |
| بصير ٣١    | ليس كمثله شيء وهو السميع ال       |
|            | م:                                |
| ٤٨         | ما كان لبشر أن يؤتيه الله الكتاب  |
| 1          | محمد رسول الله والذين معه         |
| <b>£</b> ٣ | من يطع الرسول فقد أطاع الله       |
|            | هـ:                               |
| ی ۸۲       | هو الذي خلق السموات والأرض        |

| ٤٥      | وآتيناهما الكتاب المستقيم            |
|---------|--------------------------------------|
| 177     | وإذا ضربتم في الأرض                  |
| 174     | وإذا قرىء القرآن فاستمعوا له         |
| ٤٠      | واذكرن مايتلى في بيوتكن              |
| ٦       | واذكروا نعمة الله عليكم              |
| ۸۷ ، ۳۸ | واسأل من أرسلنا من قبلك              |
| 147     | واستعينوا بالصبر والصلاة             |
| 28,84   | واعتصموا بحبل الله جميعاً            |
| ۱۲۸     | وأقيموا الصلاة وآتوا الزكاة          |
| 4 £     | وإن أحد من المشركين استجارك          |
| ١٤      | وإن تطع أكثر من في الأرض يضلوك       |
| ٤٠      | وأنزلنا عليك الكتاب والحكمة          |
| 110     | وإن طائفتان من المؤمنين              |
| 44      | وإن من أمة إلا خلا فيها نذير         |
| ١٣      | وإن كثيراً ليضلون بأهواثهم           |
| 11.33   | وأن هذا صراطي مستقيماً فاتبعون       |
| ٤٨      | وبكفرهم وقولهم على مريم بهتاناً      |
| 171     | وجزاء سيثة سيثة مثلها                |
| 09      | وجعلنا منهم أثمة                     |
| 09      | وحملها الانسان إنه كان ظلوماً جهولاً |
| . 07    | ورحمتي وسعت كل شيء                   |
| ٤٨      | وضربت عليهم الذلة والمسكنة           |
| ٥٩      | والعصر إن الانسان لفي خسر            |
| ٥١      | وعلى الذين هادوا حرمنا               |
| 44      | وعلى الله فتوكلوا إن كنتم مؤمنين     |
| ٤٩      | وقالت اليهود يد الله مغلولة          |
| ۸۳      | وقالوا اتخذ الله ولداً               |
|         |                                      |

| 41                       | وقالوا لاتذرن الهتكم                                |
|--------------------------|-----------------------------------------------------|
| 177                      | وقرآن الفجر إن قرآن الفجر                           |
| ٥                        | وكذلك أوحينا إليك روحأ                              |
| 44                       | وكذلك جعلناكم أمة وسطأ                              |
| ۲۸                       | وكم من ملك في السموات                               |
| ٥١                       | ولأحل لكم بعض الذي                                  |
| £7 , 43                  | ولقد بعثنا في كل أمة رسولاً                         |
| 44                       | وما اختلفتم فيه من شيء                              |
| ٤٤                       | وما أرسلنا من رسول إلا ليطاع                        |
| ۸۷، ۲۸                   | وما أرسلنا من قبلك من رسول                          |
| ŧŧ                       | وما أمروا إلا ليعبدوا الله                          |
| 178                      | وماكان صلاتهم عند البيت                             |
| 114                      | ومن الذين قالوا إنا نصاري                           |
| 44                       | ومن الناس من يتخذ من دون الله أنداداً               |
| ٧                        | ومن يشاقق الرسول من بعد ماتبين له                   |
| 70                       | ومن يبتغ غير الإسلام ديناً                          |
| 74                       | والنجم إذا هوى                                      |
| 118                      | والمؤمنون والمؤمنات بعضهم                           |
| ٩.                       | ولاتصل على أحدمنهم مات                              |
| *19 . £ £                | ولاتكونوا كالذين تفرقوا                             |
| ۲۸                       | ويعبدون من دون الله                                 |
|                          | ي:                                                  |
| <b>ለ</b> ያ <b>#</b> ኔ ሊፖ | يا أهل الكتاب لاتغلوا في دينكم ولاتقولوا            |
| ٦٨                       | يا أهل الكتاب لاتغلوا في دينكم غير الحق             |
| 114                      | يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله حق تقاته             |
| 44                       | يا أيها الذين آمنوا استجيبوا لله وللرسول            |
| 118                      | يا أيها الذين آمنوا لاتتخذوا اليهود والنصاري أولياء |
| 47                       | يا أيها الرسل كلوا من الطيبات                       |

| 48 | يتلوا صحفأ مطهرة          |
|----|---------------------------|
| ٨  | يريدون ليطفؤا نور الله    |
| ٨  | يريدون أن يطفئوا نور الله |
| •  | اليوم أكملت لكم دينكم     |

# نهرس الأهاديث الثريفة

|              | الهمزة :                        |
|--------------|---------------------------------|
| ۸٧           | أجعلتني لله نداً                |
| ٧٦           | الإحسان أن تعبد الله كأنك تراه  |
| ۸.           | إذًا جلس أحدكم في الصلاة        |
| ٧٨           | إذا دخل أهل الجنة الجنة         |
| ۸٩           | أرأيت لو مررت بقبري             |
| *90          | أعربوا القرآن فإنه عربي         |
| *114         | أعطيت خمساً لم يعطهن أحد قبلي   |
| ١٠٤          | إن الله اصطفى بين اسماعيل       |
| ٧٣           | إن الله يدنو عشية عرفة          |
| ٧١           | إن الله يمشى على الأرض          |
| ٧٠           | إن الله ينزل عشية عرفة          |
| 1.4          | إن الصدقة لاتحل لمحمد           |
| VV           | إنكم سترون ربكم                 |
| <b>*</b> *Y  | إنكم وفيتم سبعين أمة            |
| ٩.           | إن من كان قبلكم كانوا يتخذون    |
| ۸٠           | إنه أعور وإن ربكم ليس بأعور     |
| ٧٠           | أنه رأى ربه حين أفاض            |
| 1.9          | أول جيش يغزو القسطنطينية        |
| ٦٨           | إياكم والغلوفي الدين            |
| ٤١           | ألا وإني أوتيت الكتاب           |
|              | ت:                              |
| <b>* £ Y</b> | تفترق أمتي على ثلاث وسبعين فرقة |

| رقة على حين فرقة     | تمرق ما          |
|----------------------|------------------|
|                      | <b>ث</b> :       |
| ني الوحي             | ثم فتر ع         |
| ن كن فيه وجد بهن     | ثلاث مز          |
|                      | ج:               |
| ردوس أربع            | جنان الف         |
|                      | خ:               |
| ِلَ الله ﷺ خطأً      | خط رسو           |
| ون قرني ۲            | خير القر         |
| نبوة ثلاثون سنة      | خلافة الن        |
|                      | ر:               |
| ني الطواف            | رأى ربه ا        |
| ر الاسلام ه          | رأس الأم<br>-    |
| ض سكك المدينة        |                  |
| ارج من مكة           | رآه وهو خ        |
| م <u>في</u> صورة كذا | رأيت رب <u>ي</u> |
|                      | س:               |
| ، تعالى ألا يجمع     |                  |
| هذه الأمة ٢          | •                |
| لیکم أهل دار قوم     | السلام عا        |
|                      | ص:               |
| صلاة                 | الصلاة ال        |
|                      | ع:               |
| منتي وسنة الخلفاء    | ,                |
|                      | نداد             |
| لى الأنبياء بست      |                  |
| <b>.</b>             | <b>ق</b> :       |
| م صل على محمد        | فولوا اللهم      |

| ٤١                  | كان جبريل عليه السلام ينزل على النبي |
|---------------------|--------------------------------------|
|                     | <i>U</i> :                           |
| ٩.                  | لعن الله اليهود والنصاري             |
| <b>*</b> £ <b>"</b> | لم يكن الله ليجمع أمتى على ضلالة     |
| 44                  | لوكنت آمراً احداً أن يسجد            |
| 44                  | لاتتخذوا ابيتي عيدأ                  |
| ١                   | لاتسبوا أصحابي                       |
| <b>AA</b>           | لاتطروني كما أطرت النصاري            |
| AY                  | لاتقولوا ماشاء الله وشاء محمد        |
| 1.4                 | لا تلعنه فإنه يحب الله ورسوله        |
|                     | م:                                   |
| ٤٩                  | ماعبدوهم ولكن أحلوا لهم الحرام       |
| ٨٠                  | ما من خلق آدم إلى قيام الساعة        |
| 110                 | مثل المؤمنين في توادهم               |
| <b>*</b> £Y         | مرعلى النبي ﷺ بجنازة                 |
| 144                 | مروهم بالصلاة لسبع                   |
| 117                 | المسلم أخو المسلم لايظلمه ولايسلمه   |
| 110                 | المؤمن للمؤمن كالبنيان               |
| AA                  | من حلف بغير الله فقد أشرك            |
| * { *               | من سره أن يسكن بحبوحة الجنة          |
| 114                 | من عادیٰ لي ولیاً                    |
| 40                  | من قرأ القرآن فأعربه                 |
| 94                  | من كان آخر كلامه لا إله إلا الله     |
| ٨٨                  | من كان حالفاً فليحلف بالله           |
|                     | <i>و:</i>                            |
| 77                  | واعلموا أن أحداً منكم                |
| ١. 6                | مان في المحادث المناه                |

| 117        | والذي نفسي بيده لايؤمن أحدكم |
|------------|------------------------------|
| 114        | وكان النبي يبعث الى قومه     |
|            | <b>: Y</b>                   |
| # { *      | لاتجتمع أمتي على الخطأ       |
| #£ Y       | لاتجتمع أمتي على ضلالة       |
| *{*        | لاتزال طاثفة من أمتي ظاهرين  |
|            | ي:                           |
| 174        | یا آبا موسی مررت بك          |
| *114       | يحبس الناس يوم القيامة       |
| 70         | تحقر أحدكم صلاته مع صلاتهم   |
| * { *      | يد الله على الجماعة          |
| <b>£ £</b> | اليهود مغضوب عليهم           |
|            |                              |

## دليسيل الأعسسلام

| ابن سبعين                    | ۸۱    |
|------------------------------|-------|
| ابن عربی                     | ۸۱    |
| ابن الفارض                   | ۸۱    |
| أبو بكر الأثرم               | 71    |
| أبو بكر الأجري               | 77    |
| أبوبكر البيهقي               | 74    |
| أبوبكر الخلال                | 71    |
| أبو الحسن الدارقطني          | 77    |
| ً أبو الحسن على الهكاري      | ٥٨    |
| أبوذر الهروي                 | 74    |
| أبو سليمان الداراني          | ۱۲۳   |
| أبو الشيخ الاصبهاني          | 71    |
| أبو عبد الله بن بطه          | 77    |
| أبوعبد الله بن منده          | 77    |
| أبو عمرو الطلمنكي            | 77    |
| أبو الفرج عبد الواحد الدمشقي | 09    |
| أبو القاسم الطبراني          | 71    |
| أبو القاسم اللالكاثي         | 77    |
| ً<br>أبو نعيم الأصبهاني      | 74    |
| أحمد بن عبد الحليم بن تيمية  | Y1_3Y |
| التلمساني                    | ٨٢    |
| الحاكم بأمره                 | ٨٤    |
| · ·                          |       |

| ٨٤    | الحلاج                         |
|-------|--------------------------------|
| 7.    | حماد بن سلمة                   |
| 9.6   | سفيان بن عينية                 |
| 1.4   | الشمر بن ذي الجوشن             |
| 1.4   | صالح بن أحمد بن حنبل           |
| 71    | عبد الله بن أحمد بن حنبل       |
| ٦.    | عبد الله بن عبد الرحمن الدارمي |
| ٦.    | عبد الرحمن بن مهدي             |
| 178   | عبد القادر الجيلاني            |
| 1.4   | عبيد الله بن زياد              |
| 1.7   | عتبه بن ربيعة                  |
| ٦.    | عثمان بن سعيد الدارمي          |
| 47_70 | عدي بن مسافر                   |
| 1.4   | عمربن سعد                      |
| 4 £   | عمرو بن دینار                  |
| ١٢٣   | ِ الفضيل بن عياض               |
| ١٢٣   | معروف الكرخي                   |
| 1.7   | الوليد بن حتبة                 |
| ٨٤    | يونس القني                     |
|       |                                |

## الغسر ق والمداهسب

| ۸۱ | ١ - الاتحاد    |
|----|----------------|
| ٥٣ | < - التحريف    |
| ٥٣ | ۲ – التكييف    |
| ٥٣ | ع - التمثيل    |
| 70 | لا - الجهمية   |
| ۸۱ | ٦ - الحلولية   |
| ٥٧ | ٧ الخوارج      |
| 70 | ۸ - الرافضة    |
| ۸۳ | 9 — الزندقة    |
| ۸۳ | ء إ — السبئية  |
| ٥٧ | 11 – القدرية   |
| ٧٨ | 🔾 ا — المعتزلة |
| ٥٢ | ١٢ – المعطلة   |

## فهرس الموضوعسات

| ٥     | مقدمة التحقيق                          |
|-------|----------------------------------------|
| 11    | مضمون الرسالة                          |
| ١٥    | عملنا في الرسالة                       |
| Y1-37 | ترجمة شيخ الإسلام ابن تيمية            |
| 47_70 | ترجمة الشيخ عدي بن مسافر               |
| ٣٧    | الوصية الكبرى                          |
| **    | بعث الله محمداً ﷺ بأمرين :             |
| ۳۸    | ا _ العقيدة                            |
| ٤٠    | ب ـ الشريعة                            |
| £ Y   | سمات الفرقة الناجية :                  |
| £ Y   | ا ـ الاتباع والعصمة عن الضلالة والتفرق |
| ٤٧    | ب ـ الوسطية                            |
| ٥٢    | أهل السنة والجماعة وسط في الفرق        |
| 70    | إشادة وتذكير                           |
| ٦.    | سبيل النجاة                            |
| ٥٢    | مروق من الدين على كثرة العبادة         |
| 77    | غلويقود إلى الكفر                      |
| 7.7   | أصول الباطل والضلال                    |
|       | القصل الأول :                          |
| ٧٠    | الاحتجاج بالأخبار المكذوبة             |
| ٧.    | أحاديث في الصفات والرؤية               |
| VV    | رؤية المؤمنين ربهم في الجنة            |
| ٧٨    | موقف المعتزلة والرافضة                 |

| <b>Y9</b> | موقف الغلاة في الرؤية                           |
|-----------|-------------------------------------------------|
| ۸Ì        | أصناف الغلاة الحلولية                           |
| AY        | عقوبة الغلاة أهل الضلال                         |
|           | الفصل الثاني :                                  |
| ٨٤        | الغلوفي الصالحين                                |
| 74        | توحيد الرسل والأنبياء                           |
| AY        | التوحيد مفتاح دعوة الرسل                        |
| ٨٧        | تحقيق التوحيد والتحذير من كل مظاهر الشرك        |
| 44        | مكانة التوحيد                                   |
| 4 £       | الاقتصاد في السنة (الاعتقاد):                   |
| 9 &       | مذهب السلف في القرآن الكريم                     |
| ١         | الاقتصاد والاعتدال في أمر الصحابة               |
| ١         | من أدلة فضائل الصحابة                           |
| ١٠١       | المفاضلة بين الخلفاء الأربعة                    |
| ١٠٢       | الامساك عما شجربين الصحابة                      |
| 1.4       | حقوق أهل البيت                                  |
| ١٠٤       | الفتنة وآثارها                                  |
| 1.0       | عقوبة من سب الصحابة                             |
|           | الفصل الثالث:                                   |
| 11,1      | الفرقة والاختلاف                                |
| 111       | لايجوز تفريق الأمة بالانتساب الي طريقة          |
| 114       | الولاية ومستلزماتها                             |
| 118       | حقيقة الولاء والبراء                            |
| 114       | الجماعة رحمة والفرقة عذاب                       |
| 118       | الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر                 |
| 14.       | الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر واجب أولي الأمر |
| 14.       | أنواع المعروف                                   |
| 141       | أنواع المنكر                                    |

| 174 | فرق مابين سماع المؤمنين وسماع المشركين |
|-----|----------------------------------------|
| 170 | الصلاة عماد الدين                      |
| 174 | مراجع التحقيق :                        |

| 181 | فهرس الأيات             |
|-----|-------------------------|
| 124 | فهرس الأحاديث:          |
| 104 | فهرس الأعلام:           |
| 108 | فهرس الفرق والمصطلحات : |
| 100 | فهرس الموضوعات :        |



#### كنب

# للأستاد/ عثمان جمعة ضميرية

- ١ نهج الإسلام في الحرب والسلام دار الأرقم الكويت.
- ٢ التصور الإسلامي للكون والحياة والإنسان دار الأرقم الكويت.
- ٣ عالم الغيب والشهادة في التصور الإسلامي مكتبة السوادي جدة.
  - ٤ إدراك الركعة بإدراك الركوع مع الإمام مكتبة السوادي جدة .

# کتب تعت الطبع للأستاد/ جمعة عثمان ضميرية

- ١ \_ تفسير البغوى (تحقيق مشترك \_ دار طيبة \_ الرياض).
  - ٢ ـ الملكية في الشريعة الإسلامية ـ رسالة . . .
- ٣ حجة الله البالغة للدهلوي (تخريج وتعليق مشترك ـ مكتبة الصديق ـ الطائف).

## من منشورات مكتبة الصديق

- ١ في الغزو الفكري نذير حمدان.
- ٢ مستشرقون: (سياسيون ـ جامعيون ـ مجمعيون) ـ نذير حمدان.
- ٣ تفسير المعوذتين للإمام ابن القيم ـ تحقيق وتعليق مصطفى بن العدوي .

## كتب للناشر تمت الطبع

- ١ ـ معجم الشيوخ للذهبي ـ تحقيق د. الحبيب الهيله.
  - ٢ ـ عقيدة ابن قتيبة الدينوري ـ د. على العليان.
- ٣ \_ كشاف فقهي لتفسير القرطبي \_ إعداد مشهور حسن سلمان.
  - ٤ ـ المشايخ والاستعمار ـ حسني عثمان.